مـوســــــوعــة الثقـافة التــاريخـية والأثـرية والحضــارية



الجامعات الاوربية فى العصور الوسطى





أ.د. سعيد عاشور





## الجامعات الا'وروبية في العصور الوسطى

تأليف أ.د. سعيد عبد الفتاح عاشور أسناذ تاريخ العصور الوسطى كلية الآداب - جامعة القاهرة

ملتزم الطبع والنشر دار الفكر الحربي

4 شارع عباس العقاد - مدينة نصر - القاهرة ت: ۲۲۷۵۲۷۳ - قاكس: ۲۲۷۵۲۷۳۵ ۲ أشارع جواد حسني - ت: ۲۲۹۳۰۱۳۷ www.darelfikrelarabi.com INFO@darelfikrelarabi.com



## موسوعة الثقافة التاريكية والأثرية والاضارية

الاشراف الفني محيى الدبن فتحي الشلودي

التصميم والأفراد غلى المحميون منى حامد عمارة

التعليم الكنسى بداية الجامعات

91. . 15 سعيد عبد الفتاح عاشور. الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى/ تأليف

سع ج ا

سعيد عبد الفتاح عاشور. \_ القاهرة: دار الفكر العربي،

أ-د ١١٣ ص: صور؛ ٢٤ سم. - (موسوعة الثقافة التاريخية والأثرية والحضارية. التاريخ الوسيط؛ ٨).

ببليوجرافية: ص

تدمك: ٤ - ٢١٢١ - ١٠ - ٨٧٧

١ - الجامعات الأوروبية ونشأتها. ٢- الجامعات وانتشارها في أوروبا .

> دار الفكر العربي رقم الإيداع: ٢٠٠٦ / ٢٠٠٦

تنفيذ وطباعة الكتاب: مطبعة البردى بالعاشر من رمضان

### اللجنة الاستشارية لموسوعة الثقافة التارىخية والاثرية والحضارية

أ. د سعيد عبد الفتاح عاشور أستاذ تاريخ العصور الوسطى - كلية الأداب - جامعة القاهرة - رئيس

اتحاد المؤرخين العرب. أستاذ التاريخ الحديث والمعاصر بكلية الأداب - جامعة عين شمس.

أ. د عادل حسن غنيم

مقرر عام اللجنة

أستاذ اللغة المصرية القديمة بكلية الأثار - عميد كلية الأثار - جامعة

أ. د عبد الحليم نورالدين

القاهرة - فرع الفيوم - مدير مركز الخطوط بمكتبة الإسكندرية

مقرر التاريخ القديم

مقرر التاريخ الوسيط

أ. د عصام الدين عبد الرووف أستاذ التاريخ الإسلامي بكلية الأداب - جامعة القاهرة.

مقرر التاريخ الإسلامي

أ. د جمال زكريا قاسم استاذ التاريخ الحديث والمعاصر بكلية الأداب - جامعة عين شمس.

عضوا

أ. د عطية أحمد محمود القوصى أستاذ التاريخ الإسلامي بكلية الأداب - جامعة القاهرة.

عضوا

عميد كلية الأداب جامعة القاهرة فرع الخرطوم «سابقا»

أ.د صابردياب

وأستاذ التاريخ الإسلامي بكلية دار العلوم - جامعة الفيوم. عضوا عميد كلية الأداب - سابقا - جامعة عين شمس، وأستاذ تاريخ العصور

أ.د رأفت عبد الحميد

عضوا

هديرا التحرير: الكيميائي: أمين محمد الخضرى الهندس: عاطف محمد الخضري

سكر تير اللجنة: عبد الحليم إبراهيم عبد الحليم التصميم والإشراف الفنى: محيى الدين فتحى الشلودي جميع المراسلات والاتصالات على العنوان التالي:

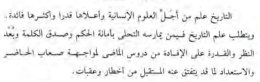
⇒ار الفكر العربي

موسوعة الثقافة التاريخية والأثرية والحضارية 4 \$ شارع عباس العقاد - مدينة نصر - القاهرة ت: ٢٧٧٥٢٧٩ - فاكس: ٣٧٧٥٢٩٨٤ www.darelfikrelarabi.com

INFO@darelfikrelarabi.com

# بني إلله ألحزال حيد

#### تقديم السلسلة



إن الروايات التاريخية قد تنشابه في يعض أجزائها على مدى الدهور، ولكن التاريخ لا يكن أن يعيد نفسه، بمعنى أن تتطابق أحداثه مع بعد المسافة بين حدث وآخر. فالإنسان هو الإنسان بكيانه الجسدي ومشاعره النفسية وتطلعاته وطموحاته. على مر العصور، ولكن الظروف المحيطة به تنغير وتتبدل من عصر لأكر، وغالبا ما يتخذ هذا النغيير مواقف جديدة أو مسيرة مختلفة تسهم في تحويل نظرة الناس إلى الحياة. وبدراسة التاريخ بمكن الوقوف على ما مر به الإنسان من تجارب وما يمكن أن يكون قد وقع فيه من أخطاء، وكيف يتجنبها في الحاضر والمستقبل. وهذا ما عبر عنه بعض الحكماء بقوله: "من وعي التاريخ في صدره، أضاف عمرا إلى عمره.

وفد أدرك هذه الحـقيقـة كثير من الـهيئات النـقافيـة، فجعلوا للشاريخ حقه من الاهتــمام والرعاية، وحرصوا علي رعاية جمعه وحصاده وأحلوه في مكانه اللانق.

وتأتى مؤسسة حار الفكر العربي التى اسسها الاستاذ/ محمد محمود الخضرى، التى تنهض بدور ملموس فى مجال خدمة الثقافة العربية. والتى وضعت مشروعا للثقافة التاريخية، والتمات فى التخطيط لمهذا المشروع بعدد من صفوة اسائدة التاريخ المتخصصين داخل الجانعات العربية وخارجها. كما وفرت الدار لهذه السلسلة الانحراج الفنى والتصميسمات، وكذلك المراجعة اللغوية لخروج هذه السلسلة بالصورة التى تجدونها أمامكم.

وإن أسرة الدراسات التساريخية ليسعدها أن تقسام هذا الكتاب اللهي يصدر عن أو الفكر العوبي ضمن هذه السلسلة، ساتلين لها دوام التوفيق في خدمة الرسالة والنهوض بالامانة.

أ.د. سعيد عبد الفتاح عاشور







جمعت ٠٠٠ فا وعت

فى تتبع المسيرة الزمنية للتاريخ، نجده يتألف من عصور، لكل عصر طابعه وخصائصه وصفاته، مع وجود رباط يربط السابق باللاحق، ويحقق ما يمكن أن نسميه تسلسل التاريخ واستمراريته، وفى ضوء هذه المسيرة يمكن أن يكون التاريخ سلسلة متشابكة الحلقات، مترابطة الكيان والصفات، بحيث يواصل الخلف بعض أركان سياسة السلف، ويتابع مسيرته، فى نفس الوقت الذى تمهد المسيرة لطلائع جديدة تجمع بين الماضى والحاضر، وبذلك تسير عجلة التاريخ، وفى ضوء هذه الصورة المتتابعة تسير عجلة التاريخ، وتتعاقب الحقب، ويقف كل عصر مرتبطا بسابقه ولاحقه، فيتداخل الماضى والحاضر ويرتبط القديم والجديد.

وفى مضمون هذا الواقع اصطلح المؤرخون على تقسيم المسيرة الزمنية إلى ثلاثة عصور كبرى؛ قديمة ووسطى وحديثة، بحيث يشكل كل عصر حلقة فى سلسلة التاريخ، ومن ناحية أخرى، فإن كل حلقة أو عصر تتميز عن غيرها بما يطرأ عليها من تقلبات وتغيرات، وبما يستجد حولها من أوضاع، وفى ضوء هذه الأجواء برزت العصور الوسطى كحلقة لها خصائصها وطابعها وفى نفس الوقت فإنها تربط بين قديم وجديد؛ وتمهد الطريق لمستقبل يعبر عن صفحة جديدة فى التاريخ.

ولعل أبرز ما تميز به العصر الوسيط في الغرب الأوروبي، هو انتصار المسيحية وانتشار ماليمها وانتماش مؤسساتها وتضخم نفوذ رجالها، وهكذا صارت الكلمة الأولى النافذة للدين ورجال الدين، من بابوات ورؤساء أساقفة وأساقفة وقساوسة، كل في موقعه ودرجته، كما صارت المدارس لا تعبر إلا عن الدين ورجال الدين، والأمر والنهي لمقدمي الأديرة. أما العلوم الدنيوية فلا مكان ولا موضع لها، وإذا كانت الأديرة والكاتدرائيات قد صادفت - شيئا من حب بعض الحكام واحترامهم - مثل شارلمان، فإن ذلك الوضع لم يستمر طويلا وإنما أخذت أعراض الإنهاك تمتد إليها تدريجيا منذ القرن التاسع، حتى إذا ما كان القرن الثاني عشر وعندتذ أفاق الغرب الأوروبي من غفلته وظهرت في آفاقه معالم نهضة شاملة، عمت الحياة الفكرية والثقافية وشملت

أنواع العلوم والفنون، وقد تعددت أسباب ودوافع هذه السنهضة التي تعنينا منها ما كان من ظهور الجامعات بكل ما يحتويه مصطلح (الجامعة) من حرية في الرأى وتنوع في حقول الفكر والشقافة، وعلى رأس هذه الجامعات كانت جماعة بولونيا في إيطاليها وجامعة باريس في فرنسا؛ وعن هاتين الجامعتين تضرع العديد من الجامعات في هيكلها العام إلا أنها الخامعة في هيكلها العام إلا أنها اتفقت في هدفها الرئيسي، وهو تطوير المجتمع القاتم وخلق مجتمع جديد يعبر

عن الحرية: حرية الجسد وحرية الرأى والفكر، ويمهد لظاهرة جديدة عمت العالم تدريجيا مع مولد العصور الموسطى، وهذا ما تستهدف إلقاء الضوء على بعض جوانبه في هذا الكتاب.

المؤلف

hito://al-maktabeh.com





اتسع نطاق المعرفة في غرب أوروبا واشتد الإقبال على التعلم منذ القرن الحادي عشر، بحيث اتضح في القرن التالي أن المدارس القديمة المألوفة ـ التي لم تعرف أوروبا غيرها في العصور المظلمة - أصبحت أضيق من أن تتسع للعلوم الجديدة والروح العلمية الجديدة . وهكذا تجمعت العوامل التي أدت إلى مولد الجاصعات الغربية، ثم تموها وانتشارها حتى غدت عاملا أساسيا من أقوى العوامل التي كيفت الحياة الأوروبية في الشطر الاخير من العصور الوسطى بله الحديثة.

والواقع إن لفظ اجامعة Universitas عثر استعماله في آوروبا في العصور الوسطى في أغراض متعددة بعيدة عن معناه الأصلى، في حين أن المعنى الحقيقي للفظ هو الذي يقسر لنا طبيعة الأصل التاريخي لنظام الجامعات، فلفظ جماعة لا يعنى في مبدأ الأمر أكثر من رابطة أو اتحاد بين عدة أفراد؛ ولذا أطلق هذا اللفظ في العصور الوسطى على كثير من نقابات التجار والصناع، فضلا عن بالديات المدن، غير أن لفظ جامعة تحور عند نهاية القرن الشائي عشر وبداية القرن الشائي عشر وبداية والأساتذة، وبذلك بدأتا نسمع في البيئات الجامعية عن اجامعة الطلبة، بمعنى أتحاد الاساتذة، فالجامعة لم يقصد بها في ذلك العصر المكان أو البيئة العلمية المناتذة، يمني أتحاد الاساتذة، فالجامعة لم يقصد بها في ذلك العصر المكان أو البيئة العلمية المن القريقين لرعاية مصالحه وتنظيم أموره.

أما المكان أو البيئة العامسية التى تعبر عنها اليوم باسم "جامعة" فقد أطلق عليها فى أورويا فى العصور الوسطى اسم "المدرسة العامة Studium General" بمعنى المكان الذى يستقبل طلاب العلم الوافدين من جميع الجهات، لا المكان الذى تدرس فيه جميع المواد - كسما فسره البعض خطأ، وعندما أصبح لفظ "المدرسة العامة" - الذى يعبر عن الجامعة فى معناها الحديث - شائعا فى مستهل القرن الشالث عشر، غدت له ثلاث خصائص مميزة: أولاها أن هذا المكان أو المدرسة ضارت تستقبل طلاب العالم الوافدين من جميع الجهات والبلاد لا من جهة صعينة أو بلد محدد،



وثانيتها أنها كانت مركزا للدراسات العليا، بمعنى أنها اشتهرت بتدريس علم على الأقل من العلوم التى تتطلب دراستها قسطا من التخصص مثل القانون أو اللاهوت أو الفلسفة أو الطب أو غيرها، وثالثتها أن هذه العلوم قام بتدريسها بعض الأساندة ذات الكفاءة المتخصصين. ومن الواضح أن الصفة الأولى كانت أهمها جمسيعا، لأنها هى التى أعطت ذلك المكان صفة الجامعة التى جعلته يضم بين جوانبه طلابا من كل صعيد ومصر، وبذلك اختلف عن غيره من المدارس المحلية المحدودة الأفق التى عرفتها أوروبا فى العصور المظلمة.

ومهما كان الأسر، فإنه وجدت في أوروبا \_ عند مستهل القرن الثالث عشر \_ ثلاثة مراكز علمية جامعة من هذا النوع، تمتعت جميعا بشهرة عالمية واسعة في الغرب الأوروبي، وتخصص كل منها في جانب أو أكثر من جوانب المعرفة. أما الأولى فكانت في باريس واشتهرت باللاهوت والآداب، وقامت الثانية في بولونا واشتهرت بالقانون في حين وجدت الثالثة في سالرنو واشتهرت بالطب.

وأول ما يعنينا في هذا الفصل هو الكلام عن جامـعتى بولونا وباريس بالتفصيل؛ نظرا لأن نشأتهما جاءت إحدى النتائج الهامة التي تمخضت عنها النهضة الأوروبية في القرن الثاني عشر .



أما عن مولد جامعة "بولونا" فيرتبط بأن النه ضّة الأوروبية في القرن الثاني عشر عبرت عن نفسها تعبيرا قويا في إيطاليا بدراسة القانون. فتزعمت مدرسة بولونا هذه النهضة القانونية الكبرى.

ويرجع أول اعتراف رسمي مجموع الطلاب الذين غرسوا أساس الحركة الجامعية في شمال الطولاب إلى سنة ١١٥٨، عندما أصدر الامبراطور فردريك بربروسا براءة تضمنت بعض الامبراوات لجموع الطلاب في المدن اللمباردية، عا فيها البولونا»، أما مضمول هذه البراءة فيهو رعاية الإمبراطور للأساتذة والطلاب، وفي حالية إقامة دعوى ضد طالب فإن له الحمار في أن يطلب محاكمته أمام أساتذة أو أمام الاستفف التابع له. وقع أن اسم "بولونا» بالقبات لم يرد صراحة في هذه الوثيقة - التي لم تنص أيضا على قيام رابطة رسمية أو الاساتذة فيها - إلا أنه ليس ثمة شك في أن هذا البراءة صدرت لمصلحة رجال القانون في "بولونا» مما يدل على ظهور نفوذهم في ذلك لهي أن هذا البراءة صدرت لمصلحة رجال القانون في «بولونا» مما يدل على ظهور نفوذهم في ذلك الوقت، وسرعان ما أخدة طلاب العلم في مختلف الملك الإيطالية يعملون للحصول على



الامتيازات التى خولتها البراءة السابقة للطلاب فى لمبارديا، حتى غدت هذه البراءة بمثابة القاعدة الأساسية لجمسيع الامتيازات التى منحتها الحكومات للجامعات الايطالية الناشئة.

ومن الثابت قيام شبه رابطة للأساتذة في بولونا قبل سنة ١٠٥٠، وإن كانت هذه الرابطة لم ترق أو تتسطور عندئذ إلى الدرجة التي تمكنها من إصدار قوانين ولوائح مكتوبة أو استخدام موظفين عموميين، وترجع أول إشارة في الوثائق إلى قيام مثل هذه الرابطة في بولونا إلى سنة ١٢١٥ عندما نسمع عن قراءة بعض كتب

القانون «أمام رابطة أسانذة القانون المدنى والكنسى» هذا، وإن كان نظام الدرجات العلمية الذى اكتسملت صورته في «بولونا» قبل حلمول سنة ١٢١٩ يدل على أن رابطة الأسانذة كان لها وجود فعلى قبل هذه السنة بكثير. وسرعان ما تكاثرت الإشارات منذ أواخر القرن الثاني عشر التي تثبت اعتراف الإمبراطور والبابوية جميعا بجامعة بولونا.

وتوصف جامعة بولونا بانها «جامعة طلبة»؛ لأن اتحادات الطلبة فيها استطاعت أن تجمع في قبضتها السيطرة التامة على الجامعة، وتشرف على المسائل التي ظلت من اختصاص رابطة الأساتذة في باريس وغيرها من الجامعات الشمالية. وهناك ناحية واحدة ظل أساتذة بولونا يسيطرون عليها ويتحكمون فيها تحكما مطلقا، هي كل ما يختص بامتحان الطلاب والسماح لهم بالتدريس أو بالدخول في رابطة هيئة التدريس. أما عن نشأة اتحاد الطلبة في بولونا فإنها تمثل في الواقع اتجاها جديدا في تاريخ التعليم، وليس من الصعب شرح مولد هذه الهيئة الجديدة إذا أحطنا علما بظروف البيئة التي نشأت فيها؛ ذلك أن أسر الأشراف والنبلاء في إيطاليا ظلت - كما سبق أن أشرنا - تتمسك بالتراث التعليمي القديم في الوقت الذي اعتبر نبلاء فرنسا معرفة القراءة والكتابة نوعا من النفاهات التي لا يصلح لها إلا عامة رجال الدين، هذا إلى أن طبيعة الدراسات القانونية - التي وجدت بيئة صالحة لها في شمال إيطاليا - استهوت الناضجين من ذوى الحيشية والمكانة والثروة، بعكس الدراسات الأدبية في باريسس التي أقبل عليها الأحداث والشباب؛ لذلك لم يكن الأساتذة في بولونا أكثر من محاضر استأجره بعض السادة الطلاب الذين تراوحت أعمارهم بين السابعة عشرة والأربعين تقريبا.

وهناك عامل آخر كان له أثر كبيسر في هذا التطور الخاص بنشأة اتحاد الطلبة في بولونا، هو الوضع السياسي للسمدينة الإيطالية التي نشأت فيسها هذه الجامعة، فالمدن الإيطالية دأبت في ذلك العصر على منح حقوق المواطنة لأبنائها وحرمان نزلائها المغتربين من هذه الحقوق، حتى لو كانوا من أهالي المدن الأخرى المجاورة؛ لذلك وجد طلاب العلم الوافدون على بولونا أنفسهم محرومين من كافة الحقوق المدنية في بيئتهم العلمية الجديدة، على الرغم من أنهم كانوا في سن تسمح لهم



جمارسة الحياة السياسية وحقوقها، وكان أن أراد هؤلاء الطلاب أن يستدركوا داخل نطاق الجامعة ما يشعرون به من نقص داخل محيط المدينة، ففرضوا سيطرتهم على اساتذتهم.

طلبة إيطاليون - جزء من لوحة للفنان فيتورى كارباشيو سنة ١٤٩٨





اما عن موقف السلطات الحاكمة في مدينة بولونا فاتها من مجتمع الطلبة وانحاداتهم، فعيسدو أن هذه السلطات قبلت الوضع الجديد لما يترتب على وجود أعداد غفيرة من طلاب العلم من رواج اقتصادى في المدينة، على أن هناك عاملين أساعدان على فهم الأسباب التي جعلت بولونا وغيرها من المدن التي قامت فيها جامعات منشابهة - في إيطالها العصور الوسطى - تقبل هذا الوضع الحاص يقيام اتحادات أو اجامعات المطلبة لتكون بمثابة دولة داخل الدولة، بعد أن متحت هذه الاتحادات بحقوق معترف بها وصارت تخضع لقوانينها الحاصة لا

لقوانين المدينة، أسا العامل الأول فيسدو في تمسك المعاصرين بفكرة «القانون الشخصي» وهو أن تعيش مختلف العناصر داخل أسوار مدينة واحدة أو في بلد واحد على أن تخضع كل فئة لقانونها الخاص، وإذا كان اللمبارديون والرومان قد عاشوا في إيطاليا عدة قرون جبا إلى جب مع خضوع كل فريق متهم لقوانينه الخاصة، فليس من المستغرب أن تعيش جموع من الطلبة الغرباء داخل مدينة إيطالية ـ مثل بولونا ـ في ظل قوانينهم الجامعية ممثلين لسلطة الجامعة ونظمها.

أما العامل الثاني فيسدو في الحقيقة التي تعتبر المقتاح الأساسي لفهم طبيعة نشأة الجامعات سواء في بولونا أو غيرها من البيئات الجامعية، وتتلخص هذه الحقيقة في أن الجامعة لم تكن إلا نوعا جديدا من أنواع النقابات أو الاتحادات التي عرفتها آوروبا العصور الوسطى، وبعبارة أخرى فإن نشأة الجامعات كانت مظهرا من مظاهر الحركة النقابية الضخمة التي أخدلت تتشر في المدن الأوروبية على نطاق واسع منذ القرن الحادي عشر، وكانت النقابات المهنية والتسجارية قد أحرزت مكانة شرعية في بولونا بحيث أصبح عملو هذه النقابات مستقلين في نفوذهم عن حكام المدينة بل لا يقلون في النفوذ والسلطان، وفي مثل هذه الأوضاع صارت عضوية النقابة أمرا ضروريا لا يقلون في بولونا أنهم سيتعوضون لا يخطار جسيمة إن لم يتكتلوا في هيشة نقابة أو نقابات ترغي حقوقهم، ومن الواضح أن هذه الاغتبارات لم تنطبق على مواطني مدينة بولونا نفسها من الطلبة والأساتذة؛ ولذلك استبعد هذا الفريق من أعادات جامعة بولونا، واقتصرت هذه الاتحادات على المغتربين وحدهم.

ومن المرجح أن الطلبة الآلمان في بولونا كانوا أول من أحسوا بخاجتهم إلى الترابط والتعاون لحماية أنفسهم والدفاع عن مصالحهم ثم أخذت هذه الروح تمند تدريجها \_ وبطريقة تلفائية \_ إلى غيرهم من قتات الطلبة المغتربين. وهكذا الادادت التقابات الخاصة بهؤلاء الطلبة ونجحت في فرض سيطرتها حتى على الطلبة من أبناء بولونا ذاتها، وهم الذين ظلوا خارج نقابات الجامعة لا يقسمون لمديرها يمين الطاعة ولا يتمتعون بصوت يعير عن رغباتهم في اجتماعاتها ولا يتولون وظبفة من وظائف الجامعة، وتدل الشواهد على أن طلبة جامعة بولونا كونوا في أوائل القرن الثالث عشر أربع نقابات أو اتحادات (جامعات)، الأولى تضم الطلبة اللمبارديين والثالثة تشمل طلبة تسكانا، والثالثة تشمل طلبة تسكانا، على أن وجود هذه الاتحادات الأربعة في أوائل القرن الشالث عشر لا يعنى أنها نشأت في وقت واحد، إذ تشير الأدلة إلى أن قيامها جاء في أوقات متفرقة حسب حاجة كل فريق إلى الاتحاد والترابط، ومهما كان الأمر فإن هذه الاتحادات الخاصة بطلبة بولونا لم تلبث أن أخذت تتطور حتى

انتهى الأمر في أواسط القرن الثالث عشر بتداخلها في هيشتين أو أتحادين كبسيرين، يضم الأول الطلبة الوافدين من جميع البلاد الواقعة شمالي جبال الألب، في حين يضم الثاني الطلبة الوافدين من مختلف الأقاليم الإيطالية.

على أن الحقيقة الخاصة بأن اتحادات الطلبة في بولونا ضمت الطلاب المغتربين وحدهم دون غيرهم من أبناء المدينة، تفسر لنا ظاهرة أخرى امتازت بها هذه الجامعة وغيرها من الجامعات الإيطالية، ألا وهي إقصاء الاساتذة عن عضوية هذه النقابات الجامعية، وبالتالي عن إدارة شئون الجامعة، ومن الواضح أن السبب في ذلك أن أساتذة بولونا - في المراحل الأولى من نشأة الجامعة - كانوا من مواطني المدينة، مما جعلهم ينضمون إلى جانب السلطات الحاكمة ضد تكتلات الطلبة المغتربين، وبعبارة أخرى فيإنه عندما اصطدمت مصالح المدينة مع مصالح الطلبة ساند الأساتذة مدينتهم ضد الطلبة الإجانب، وهكذا أدى تنافر المصالح بين الأساتذة وطلبتهم إلى سرعة مولد اتحادات الطلبة، كما أن ارتباط أساتذة بولونا بالسلطات الحاكمة في المدينة وتباعدهم عن الطلبة أدى إلى استبعادهم عن كل ما له شأن بإدارة الجامعة نما أوقعهم في النهاية تحت سيطرة الطلبة بصورة مزرية، ولو كان أساتذة بولونا الأوائل أغرابا عن المدينة، لاحتلوا مراكز هامة في النتظيمات الجامعة، ولأمكن أن يكون لهم صوت مسموع في إدارة شئون الجامعة.

ولم تلبث هذه الاتحادات الجامعية التى كونها الطلبة المغتربون أن أخذت تنمو تدريجياً بحيث أصبح من الفسرورى أن يفكر أعضاء كل اتحاد فى تعيين مسدير أو رئيس لاتحادهم، وهى الخطوة التى تمت فعلا فى أواخر القسرن الثانى عشر وبداية الثالث عشر. وهنا يبدو أف الاتحادات الجامعية استعارت لقب "مدير تودودات من النقابات المعاصرة فى المدن، حيث كان لكل نقابة مدير أو رئيس يوجه أمورها ويرعى مصالح أعضائها ويدير سياستها، وهذه النقابات التى عرفتها المدن فى العصور الوسطى بدت دائما ـ سواء كانت علمية أو سياسية أو اقتصادية ـ فى صورة دولة مصغرة أو دولة .



ويبدو أن قيام نقابات أو اتحادات خاصة بالطلبة على هذه الصورة، لم يلق معارضة من السلطات الحاكمة في بولونا أو غيرها من المدن اللمسباردية التي قامت جامعات مشابهة، أما المعارضة التي لقيتها هذه الاتحادات فكانت من جانب أساتذة القانون أنسفسهم الذين اعتبروا قيام نقابات الطلبة على هذا الوضع أمرا ماسا بكرامتهم ومتوقهم؛ لذلك نادى أساتذة القانون بأنه إذا كان لفئة في المحيط العلمي حق في أن تختار رئيسا وتضع نظما وقوانين يتبعها الجميع، فإن هذا الحق ينبغى من الناحية القانونية أن يكون للأساتذة وحدهم، كما كان الحال فعلا كاسته لاساتذة بارسي.

على أن هذه الصرخات التى أطلقها أساتذة بولونا لم تفلح فى وقف تطور اتحادات الطلبة، وسرعان ما أثبتت هذه الاتحادات أنها على درجة من القوة مكنتها من الوقوف فى وجه الأساتذة من ناحية وسلطات المدينة من ناحية أخرى، ويكفى أنها كانت تستطيع إشهار سلاح المقاطعة فى وجه أى أستاذ، وعندئذ تحرمه من دخله الذى يعيش عليه، لاسيما بعد أن أصبح أساتذة بولونا يتقاضون رواتب معينة من هذه الاتحادات، هذا إلى أن اتحاد الطلبة دأب على تهديد حكام المدينة بالهجرة إلى أية مدينة أخرى محاورة، وفى ذلك قضاء على ما تجنيه بولونا من رواج اقتصادى نتيجة لوجود هذه الأعداد الغفيرة من المعلمين والمتعلمين داخل أسوارها.

وهكذا لم تلبث اتحادات الطلبة في بولونا أن حققت - بمرور الوقت سيطرة تامة على الاساتذة، كما حسرمتهم من كثير من السلطات والحقوق التي تمتع بها إخوانهم أساتذة الجامعات الشمالية، على أنه يلاحظ دائما أن الغرض الاساسي من قيام اتحادات الطلبة في بولونا كان حماية مصالح المغتربين.

وبعد أن اندمجت الاتحادات الأربعة لطلبة جامعة بولونا أثناء القرن الثالث عشر لينشأ منها اتحادان كبيران، جاءت الخطوة التالية في القرن الرابع عشر بالاندماج التام وفيها اتحاد واحد لطلبة بولونا له نظمه الموحدة، وعلى الرغم من عدم وجود رئيس أو مدير واحد لهذا الاتحاد، إذ ظل هناك رئيسان ينوب أحدهما عن الاخر في حالة غيابه، فإن الاتحاد كان له خاتم واحد تدمغ به أوراقه وقراراته الرسمية، وكان اختصاص مدير الاتحاد - وهو مدير الجامعة - مستمدا في أوله الأمر من قوانين الاتحاد، وله أن يطبق العقوبات التي فرضها الاتحاد على المخالفين من أعضائه، وقد اعترفت السلطات الحاكمة في بولونا بسلطة مدير الجامعة على الطلبة وحقه في توقيع الجزاءات عليهم، وكان المقروض أن هذا الاعتراف جاء خاصا بالحالات التي يكون فيها الطرفان المتخاصمان اعضاء في اتحاد الطلبة، ولكن هذه الاتحادات طمعت فيما هو أكثر من ذلك - أي في أن يصبح لها حقا الفصل في أية قضية أحد طرفيها في الاتحاد سواء كان جانيا أو مجنيا عليه، ومن الواضح أن



السلطات الحاكسمة في المدينة لم تستطع أن توافق على مسئل هذا الوضع، مما جعل الأمر موضع نزاع دائم بين المدينة والجامعة.

ويبدو أن رئيس الاتحاد \_ أو مدير الجامعة \_ استمد نفوذه من لائحة الجامعة ، بمعنى أن سلطته كانت تنفيذية بحدة فيطبق العقدوبات التي فرضتها اللائحة على المخالفين من أعضاء الاتحاد، على أن سلطة مدير الجامعة لم تقتصر على طلبة الجامعة فحسب، بل امتدت إلى نسبة كبيرة من أهل بولونا الذين ربطتهم علاقات مباشرة \_ أو غير مباشرة \_ بالوسط الجامعي .

وكان مدير جامعة بولونا \_ وهو رئيس اتحاد طلبتها \_ يختار عن طريق الانتخاب غير الماشر، على أن يراعي فيه التدين وأن يكون أعزب ولا يقل سنه عن أربع وعشرين عاما قضى منها خمسة أعوام على الأقل في دراسة اللقانون، ومن الواضح أن صاحب هذه الوظيفة كان لابد وأن يظهر في مظهر يتناسب وأهميتها، وأن يعيش في مستوى معين، في حين أنه لم يكن يتقاضى أجرا عن وظيفته سوى نصف قيمة الغرامات التي يحصلها من الطلبة المخالفين؛ لدلك أعرض كثيرون عن قبول وظيفة مدير جامعة بولونا، عما أدى إلى تناقص أهميتها تدريجيا حتى تلاشت قرب نهاية القرن الخامس عشر، هذا بالإضافة إلى ما صادفه مديرو جامعة بولونا من مقاومة من جانب بلدية المدينة للحد من نفوذهم وسطوتهم، أما الهيئة العليا التي ظلت تتمتع بسلطة واسعة في إدارة شئون جامعة بولونا، فظلت مجلسر الجامعة الذي ضم كافة

طلابها.



وإذا كانت الحركة التي تمخضت عن الجامعات لم تتخذ طابعا دينيا في إيطاليا وجنوب أوروبات فإن هذه الحركة ذاتها اتخذت طابعا دينيا واضحيا في بلاد شمال أوروبا، وحسبنا أن جامعة بارين أم الجامعات الشمالية - ولدت داخل نطاق أسقفية باريس ومدرستها، كما أنها اتجهت في دراستها نحو اللاهوت والدراسات التأملية والمشاكل الفام فية، وهنا نكرر القول بأن المدارس الاسقفية في أوروبا العصور الوسطى لم تقل عن المدارس



شارلان

الديرية فى طابعها الكنسى وأهدافها الدينية، الأمــر الذى كانت له أهميته القصوى فى تحديد صـــورة الحركة الشقافية التى نشــأت عنها جامــعة باريس، وبالتالى بقــية الجامعات فى شمال أوروبا.

وهناك أسطورة قديمة تحاول الرجوع بالأصول الأولى لجامعة باريس إلى مدرسة القصر في عهد شارلمان (سنة ٨٠٠)، أو على الأقل في عهد شارل الاصلع، على أن بطلان هذه الاسطورة يجعلها أضعف من أن تحتمل التكذيب، إذ يكفى أننا لم نسمع إطلاقًا عن مدرسة في باريس على عصر شارلمان وشارل

الأصلع، وربما كانت توروريمس وفولدا هي أشهر صدارس ذلك العصر قبل أن يظهر اسم باريس في ميدان العلم والتعليم.

هذا إلى أنه من الثابت أن جامعة باريس نشأت من المدرسة الكاتدرائية في تلك المدينة، وهي المدرسة التي لم تحظ بأدني قسط من الشهرة حتى أواخر القرن الحادي عشر، والواقع أن انتقال النشاط التعليمي في غرب أوروبا من المدارس الديرية إلى المدارس الكاتدرائية ـ الأوسع أفقا والاكثر ارتباطا بالحياة الدنيوية ـ كان أهم ثورة تعليمية شهدها القرن الحادي عشر، أي في الوقت الذي نستطيع أن

نتتبع البذور الأولى للحركة الجامعية في باريس.

وكان الاتجاه السائد في غرب أوروبا منذ القرن الحادي عشر فصاعدا هو أن يكون القائمون بالتدريس في المدارس الدينية أعضاء نظاميين في الهيئة الكنسية، وذلك عن طريق جعل الإشراف على المدارس الاسقفية من اختصاص أمين الكاتدرائية ولا الأمر في الاحتفاظ الكاتدرائية في أول الامر في الاحتفاظ الكاتدرائية في أول الامر في الاحتفاظ



نموذج للمكتبة الديرية - في لوحة سان چيروم سنة ١٤٦٤



ك بخاتم الكنيسة وتدوين الخطابات والوثائق التي يستدعى الأمر ختمها بذلك الخاتم، ولما كانت هذه المهام تتطلب من القائم بها الإلمام بقدر كاف من المعرفة، فقد أصبح طبيعيا أن يناط بصاحب هذه الوظيفة الإشراف على مبدارس الأسقفية والعناية بمكتبة الكاتدرائية وأرشيفها. وهكذا أخل أمين الكاتدرائية يقوم بتعيين المدرسين اللازمين للتدريس بمدرستها تحت إشرافه دون أن يسهم هو بقسط في التدريس إلا تدريس اللاهوت في بعض الحالات، على أن يترك تدريس النحو والجدل لغيره من الأساتذة.

وقد تطلب انتشار التـعليم انتشارا سريعا في القرن الثاني عــشر ازدياد أعداد الأساتذة الذين التفوا حول المدارس الكنسية طالبين السماح لهم بالتدريس للطلبة القادرين على دفع أجور التعليم، ومنذ ذلك الوقت أصبح مألوف أن يمنح أمين الكاتدرائية تراخيص لهؤلاء الأساتذة بفتح مدارس خاصة بجوار الكنيسة. ويبدو أن أمين كاتدرائية باريـس كان يتقاضى ضريبة معينة مقابل منح هذه التراخيص، بـدليل أن أحد المجامع الدينية حـرم سنة ١١٣٨ بيع التراخيص الخاصــة بفتح مدارس بجوار الكنائس، كذلك اتخذ البابا إسكندر الثالث بعض الإجراءات لوقف بيع المتراخيص بالتدريس، حتى أصدر مجمع اللاتران الثالث سنة ١١٧٩ قـرارا صريحا لا بتحريم جمع ضرائب أو رسوم مقابل الترخيص للأفراد بالتدريس فحسب، بل أيضا بحث المشرفين على المدارس الكنسية على منح هذه التراخيص فورا لكل من يطلبها ما دامت تتوافر في المتقدمين الصلاحية لمزاولة مهنة التـدريس، وهكذا لم يعد أمـين كاتدرائية باريس يتـمتع باحتكار هذه التـراخيص أداة لجمع المال، وإنما أصبح مجرد حكم على صلاحية الشخص للتدريس، وبعبارة أخرى مشرفا عاما على شئون التعليم داخل حدود الأسقفية.

وازداد الاتجاه في النصف الأخــير من القرن الثاني عــشر نحو الاعتــراف بالطلبة في باريس كهيئة قائمة بذاتها لها وضعها الخاص وامتيازاتها المعترف بها، على أن الامتيازات التي حصل عليهًا/ الطلبة في جامعات شمال أوروبا اختلفت عن تلك التي تمتعوا بها في الجامعات الإيطالية، فالنظرة إلى الطلبة في المدن الإيطالية اتجهت نحو اعتبارهم طبقة منفصلة عن رجال الدين من كاحية وعن عامة المواطنين العلمانيين من ناحية أخـرى، ومن ثم حصلوا على امتيازاتهم عن طريق الاتفاق مع ىلديات المدن ومواطنيها.

أما في فرنسا فقد اتجهت النظرة إلى جميع الطلبة \_ فضر الأساتذة \_ على أنهم من رجال الدين ما داموا مرتبطين بمدارس كليـة؛ ولذلك تمتعول الخصّانة والامتيازات التي تمتع بها غيرهم من الأفراد المرتبطين بالكنيسة.



ثم كانت الثورة التى قام بها طلاب باريس سنة ١٢٠٠ بسبب اعتداء بعض أهالى المدينة عليهم، وقد نكل محافظ باريس عندتذ بالطلبة تنكيالا شديدا، مما جعل الأساتذة يستنجدون بملك فرنسا فيليب أوغسطس لرفع الحيف عن طلاب العلم. ويبدو أن فيليب أوغسطس خشى أن يؤدى غضب الاساتذة إلى أن يهجروا باريس كلية، مما يعبود عليها بخسارة فادحة؛ ولذلك أسرع إلى استرضائهم فأمر بحبس محافظ باريس وعقاب المعتدين بشدة وحزم، كذلك منح فيليب أوغسطس براءة للجامعة سنة ١٢٠٠ نصت على أن أى طالب تقبض عليه السلطات المدنية

فى تهمة أو جريمة ما، يجب تسليمه للكنيسة لتتولى هى محاكمته، كما طلب من مواطنى باريس أن يتههدوا باحترام حقوق الطلبة ويحسنوا معاملتهم، أما محافظ باريس الجديد فقد اشترط عليه أن يتعهدوا باحترام امتيازات الجامعيين، على أن يقسم على ذلك أمام جموع الطلبة قبل أن يباشر مهام وظيفته، ومن الواضح أن هذه البراءة - التي يمسيل البعض إلى اتخاذها دليلا على مولد جامعة باريس - لم تنص رسميا على الاعتراف بالجامعة، وإن اعترفت ضمنيا بقيام مجتمع من رجال العلم لهم حقوق تجب مراعاتها.

وحوالى ذلك الوقت حصلت جامعة باريس على الاعتراف رسمى بها، عندما أصدر البابا أنوسنت الثالث مرسوما يخول لجامعة الاساتذة الحق في اختيار نائب عنها أو مندوب يمثلها في البلاط البابوى، ومن الواضح أن هذا القرار البابوى يعنى من الناحية القانونية الاعتراف بالجامعة كهيئة تتبادل التسميل مع غيرها من الهيئات، وهنا نشير إلى أنه لم يكن من الضرورى في ذلك العصر صدور براءات من الملوك والبابوات لتنص صراحة على الاعتراف بهيئة أو نقابة معينة؛ لأن نشأة مثل هذه الهيئات والنقابات جاءت تدريجية؛ وإنما كانت البراءة تصدر لإثبات حقوق وامتيازات تمتعت بها الهيئة أو النقابة فعلا وباشرتها قبل صدور البراءة، وهكذا اعترف أنوسنت الثالث بحق الاساتذة في تكوين نقابة تضمهم، وجاء هذا الاعتراف ضمنيا في المرسوم الذي يعطيهم حق تعيين مندوب عنهم في البلاط البابوي.

على أن نفوذ أصين الكاتدرائية في السنوات الأولى لمولد الجامعة لم يقتصر على حقه في الترخيص لمن يشاء بمزاولة مهنة التدريس، وإنما امتد إلى حرمان من يشاء من الاساتذة المعترف بهم من مزاولة هذه المهنة؛ فضلا عن حقه في توقيع الجزاءات على رجال العلم المذنبين وإصدار التعليمات الخاصة بتنظيم شئون الأساتذة والطلاب جميعا، ولكن بقدر ما كان لأمين الكاتدرائية من نفوذ واسع على الأساتذة كأفراد، إلا أنه لم يتمتع بمركز في نقابتهم لأنه لم يكن عضوا فيها، وإذا كان أمين الكاتدرائية امتلك سلاحا قويا هو السماح للفرد بمزاولة مهنة التدريس، فإن الاساتذة امتلكوا سلاحا أقوى هو حقهم في قبول أو رفض أي عضو جديد

يريد الانضمام إلى نقابتهم، فضلا عما يجب على العضو الجديد من أن يقسم يمين الولاء للمنقابة التي سينضم إليها؛ لذلك لم تكن هناك أية قيمة لحق أمين الكاتدرائية في السماح لفرد بالتدريس ما دام هذا الحق سيصبح رهمنا بموافقة نقابة الإساتذة على قبول هذا العضو الجديد فيها، ومن الواضح أن الغرض من قيام نقابة الاساتذة في أول الأمر كان حماية أعضائها من استبداد أمين الكاتدرائية، ولكنها لم تلبث أن تحولت - مثل غيرها من النقابات المهنية - إلى هيئة تستهدف احتكار مزاولة مهنة التدريس وجعل هذا الحق وقضا على دائرة ضيقة من أعضائها، وهكذا

يبدو أن كلا من أمين الكاتدرائية ونقابة الأسائذة كان يمثل في باريس سلطة منفصلة عن الأخرى قام الانفصال، بل أخذ كل فريق يوجه جهوده نحو إبطال حقوق الجانب الآخر أو الحد منها. ولو ترك الفريقان يتنازعان النفوذ دون تدخل سلطة ثالثة خمارجية لاستطاع أمين الكاتدرائية - بحكم ما لمركزة من أصالة شرعية - أن يمقضي على الهيئة الجامعية الناشئية وهي في المهدء ولكن تدخل البابوية رجع إحدى كفتي الميزان، فاستطاعت رابطة الأسائذة - أو بعبارة أخرى جاسعة باريس الناشئة - أن تكسب الكثير بفضل استجارتها بالبابوية بين حين وآخر طالية إنصافها من تحكم أمين الكاتدرائية .

وقد حرَّم البابا على أمين كاتدرائية باريس فسرض عقوبة السجن على الطلبة إلا في حالات خاصة عندمــا يكون الذنب كبيرا، وأن يفسرج عن المذنب في الحالات البسيطة إذا فســمنه ضامن، وفي نفس الوقت حرم عليه أيضا فرض غرامات مالية على الطلاب مهما كانت الملابسات.

وكان أن نظمت جميع هذه الفرارات السابقة \_ وغيرها \_ في النصف الأول من الفون الثالث عشر في صورة لاتحة مدونة للجامعة الجديدة، في الوقت الذي تمتعت جامعة باريس \_ أي رابطة الاساتذة فيها \_ بحق وضع التشريعات واللواتح الستي تنظم شنونها، وجاءت هذه الخطوة مصحوبة بعمل خاتم رسمي للجامعة لختم أورافها الرسمية، كما صحب ذلك أيضًا تعين بعض الموظفين للمتام بالشنون الإدارية، حتى ينفرغ الاساتذة لمهامهم العلمية.

واخبرا وجد أسقف باريس أن الهيئة الجسامعية الجديدة، أقوى من أن تهدم بالطرق العادية، فوقع قرار الحرمان على الجامعة ابكسامل هيئتها! سنة ١٩٢٢، ولكن البابوية أنكريث على الاسقف إصدار مسئل هذا القرار دون إذن خاص مستها، وهكذا ظلت البابوية تستاصير مجاهعة باريس، وإن كانت الجامعة قد دفعت ثمن هذه المساعدة غالبا، إذ دخلت في دائرة النظام الكنسي، وأصبحت خاضعة خضوعا يكاد يكون تاما للنظم الكنسية.

وثمة تطور آخر هام شهدته جامعة باريس فى النصف الأولّ من القرن الثالث عشر هو تشأة نظام الأروقة الجـامعيـة، ومن الثابت أن أزوقـة جامعـة باريس شملت أســـاتذة الآداب وحدهم،

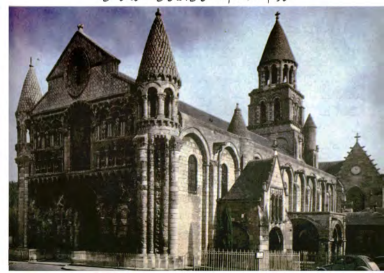


فانقسموا إلى أربعة أقسام كل منهم يحمل اسم إحدى القوميات أو العناصر الرئيسية التي تألفت منها جامعة باريس عند قيامها، ومن الأمور التي تسترعى النباهنا أن أروقة جامعة باريس - وهي الأروقة الخاصة بكلية الآداب - صار لها حق اختيار مدير الجامعة، مع العلم بأن جامعة باريس كانت بها ثلاث كليات أخرى للاهوت والقانون الكنسى والطب، ومع أن هذه الكليات الشلاث كانت أعلى مستوى من كلية الآداب ـ لأن مهمة الكلية الاخيرة صارت إعداد الطلاب للدراسات العليا التي تقوم بها بقية الكليات، إلا أن كلية الآداب كانت أسبق إلى تنظيم أمورها، عما حقق لها ولأساتذتها نوعا من الزعامة على بقية الكليات في

باريس، وهكذا كان يحــدث عند عقد اجتمــاع بين كليات باريس الأربع أن تكون الرئاسة لعــميد الأداب، وإن كانت هذه الاجتماعات العامة عديمة الأهمية لخلوها من أية مناقشة فعلية.

وكان أهم امتياز حصلت عليه الجامعة في ذلك الوقت هو المرسوم البابوى الذي وصف بأنه «العهد الأعظم» بالنسبة للجامعة، وبمقتضاه صرح البابا للجامعة بالإضراب عن العمل إذا تعرضت لإهانة، فضلا عن حق الجامعة في وضع اللوائح وعقاب الخارجين على نظامها، وفي الوقت نفسه

"نوتردام" القديمة أهم الكنائس في باريس في العصور الوسطى





وضعت عدة قيود لتحد من سلطة أمين الكاتدرائية وسلطة أسقف باريس، فعند لتولية أمين جديد للكاتدرائية أصبح واجبا عليه أن يقسم على أن يكون عادلا بعيدا عن الهيوى في الامتحانات، في حين طلب من الاسقف أن يكون مسعتدلا في مباشرة سلطته القضائية وآلا يلقى القبض على الطلبة الأبرياء، أو يفرض عليهم عقوبات مالية، ومن الواضح أن هذه التنظيمات استهدفت تحطيم الولاية القضائية التي تمتع بها أسقف باريس وأمين كاتدرائيتها على طلبة الجامعة، وفي سنة ١٢٤٥ حصلت جامعة باريس من البابا أنوسنت الرابع على حق جديد يقضي بعدم

محاكمة الطلبة واستجوابهم أمام المحاكم الكنسية التي تقع بعيدا عن باريس، حتى لا يؤدى ذلك إلى تعطيلهم عن الدراسة، وإذا كان البابا قد منح الجامعة هذا الحق فيما يتعلق بالقضايا ذات الصبغة الدينية، فإن الملك لم يالبث أن خوله للجامعة بعد ذلك فيما يختص بالقضايا المدنية، وبذلك أصبح هذا الحق من أهم المميزات التي تمتعت بها جميع الجامعات التي قامت على نمط جامعة باريس.

ومهما كان الأمر فإنه يمكن القول بـأن نظم جامعة باريس بلغت عند نهـاية القرن الثالث عشر الصـورة التى ظلت عليها حتى نهـاية العصور الوسطى، وامتازت الـسنوات الاخيرة من هذا القرن بآخر حلقة هامة من حلقات الصراع بين الجامعة وأمين الكاتدرائية.

وهكذا أظهرت جامعة باريس حرصا شديدا على امتيازاتها وتمسكا بحقوقها فأخذت تقاوم كل محاولة للانتقاص من حقوقها القضائية وإعفاءاتها المالية، ومع ذلك فقد ظهر فى أواخر القرن الخامس عشر أن جامعة باريس استنفدت طاقتها فى المنازعات التى لم تنقطع مع السلطتين الكنسية والمدنية، بحيث لم تعد الجامعة تقوى على الاحتفاظ بكل حقوقها وامتيازاتها الأولى، وساعد على انكماش هذه الحقوق والامتيازات تطور روح العصر تطورا جعل من الصعب على أية هيئة أو نقابة فى أواخر القرن الخامس عشر أن تحتفظ بحقوقها التى تمتعت بها فى القرنين الثانى عشر والثالث عشر سليمة كاملة، ويبدو أنه كمان فى استطاعة جامعة باريس أن تحتفظ بقدر لا بأس به من امتيازاتها لو أنها نهجت طريقا أكثر اعتدالا واستخدمت فى الدفاع عن حقوقها أساليك اكثر اتزانا من الاسلحة القديمة البالية التى لم تعد تناسب عقلية القرن الخامس عشر.

وقد شهد عـهد لويس الحادى عشر (١٤٦١- ١٤٨٣) زوال البقيـة الآخيرة من مظاهر نفوذ الجامعـة واستقلالها، فبـعد أن أشرك هذا الملك سنة من أســاتذة الجامعة في مجلســه الخاص عاد واتهمهم بالخـيانة، وأصدر قرارا سنة ١٤٦٧ يحــرم على الجامعة ورجالهــا الاشتغال بالسـياسة أو الحوض في مشاكلها «حتى في رسائلهم الخاصة التي يبعثون بها إلى ذويهم».



كذلك أمر الملك بتطبيق أحد القوانين المهملة، وينص على أن يحضر مندوب من قبل الملك عملية انتخاب مدير الجامعة. ولم تستطع جامعة باريس عندئذ \_ نتيجة لكثرة الحروب \_ إعفاء طلبتها من الخدمة العسكرية الإجبارية إلا بمشقة بالغة، ولم تلبث الدولة أن أخدنت تتدخل تدريجيا في دقائق الشنون الداخلية للجامعة، بعد أن ظلت نحوا من قرنين تعمل كما لو أنها اكتسبت حقوقها بمقتضى «قانون إلهي» وهكذا أفاقت جامعة باريس أخيرا لتنزل من برجها العاجى، وتذكر أن الاستيازات التي منحها الملك للجامعة يمكن للملك أيضا أن سلها اداها.

وكان ذلك سنة ١٤٧٤ عندما أمر لويس الحادى عشر بأن يكون مدير جامعة باريس خاضعا لنفوذه على الدوام، فلما عصى المدير الأمر أقيل من وظيفته وحسرمت الجامعة من جميع امتيازاتها السابقة، حقسيقة إن الجامعة استسردت هذه الامتيازات عند اختيار مسدير جديد لها ولكن ذلك جاء بعد أن فقدت الجامعة كبرياءها، ويتضح ذلك بالمقارنة بين النخمة التي كانت جامعة باريس تخاطب بها الملك وبرلمان باريس في أوائل حكم لويس الحادى عشر، وتلك التي غدت تستعملها في أواخر ذلك الحكم، وبعد أن كانت الجامعة تقاوم تدخل برلمان باريس في شتونها، إذا بهما تلجأ إليه بين حين وآخر لفض مشاكلها وتقدم لأعضائه الشكر على ما يبذلونه من جهد في هذا السبيل.

وإذا كانت جامعة باريس قد تمتعت بشىء من العطف فى عهد شارل الشامن (١٤٩٨- ١٤٩٨)، إلا أنها تسلقت الضربة الانحيرة فى عهد لويس الشانى عشر (١٤٩٨- ١٥١٥) عندما حرمت من حق الإضراب. وهكذا تم خضوع جامعة باريس للتاج الملكى خضوعا تاما، فزالت آخر بقايا الامتيازات التى تمتعت بها هيئة من أهم الهيئات التى عرفتها أوروبا العصور الوسطى، ولم يكن ذلك التطور فى حقيقة الأمر إلا مظهرا من مظاهر الاتجاه الذى امتاز به القرن السادس عشر نحو القضاء على ما تبقى من امتيازات العصر الإقطاعى فى أوروبا العصور الوسطى.



وإذا كنا فى الحديث عن نشأة الجامعات الأوروبية فى العصور الوسطى قد آثرنا جامعتى بولونا وباريس بالقسط الاكبر من عنايتنا، فإن السبب فى ذلك يرجع ـ إلى أثر هاتين الجامعتين فى نشأة وتطور بقية الجامعات التى عرفتها أوروبا منذ القرن الثانى عشر على أن هناك جامعة ثالثة لا تقل عمرا عن جامعة بولونا أو جامعة باريس، بل إن أصولها ترجع إلى ما قبل ظهور هاتين



إيشهرة واسعة في ميدان الطب، ما ثبت شهرة بولونا في القانون وشهرة باريس في الدراسات المدرسية؛ ذلك أن القرن الحادي عشر امتاز بإحياء الدراسات الطبية في أوروبا بالضبط كما امتاز بإحياء الدراسات القانونية واللاهوتية والجدلية، بل يمكن القول بأنه من ناحية الزمن جاءت حركة إحياء الدراسات الطبية مبكرة عن غيرها، حتى ذاعت شهرة سالرنو كمدرسة للطب قبل أن يبزغ نجم بولونا في سماء الدراسات القانونية ونجم باريس في ميدان الدراسات التأملية.

ويحوط الغموض الشديد نشأة مدرسة سالرنو وأصول دراسة الطب فيها، ومن الثابت أن كتابات علماء اليونان في الطب ـ مثل هيبوقراط وجالينوس ـ ترجمت إلى اللاتينية منذ زمن مبكر يرجع إلى القرن السادس، كما انتقلت العرب وأبحاثهم إلى سالرنو على يد قسطنطين الإفريقي، وإذا كان الغموض بحط مشخصية قسطنطين الأفريقي، هذا إلا أنه من الثابت أنه قام بترجمة بعض مؤلفات العرب في الطب إلى اللاتينية، وأشهرها مؤلفات على بن العباس، هذا إلى أن سالرنو نفسها اشتهرت بجوها الصحى ومياههـا المعدنية، مما جعلها مشفى للمرضى ومقصد طالبي الاستشفاء في أوروبا العصور الوسطى، وقد بلغت هذه المدينة أوج شهرتها في الطب عندما زارها

روبرت النورمياني للاستشفاء سنة ١٠٩٩ بعد أن أصيب بجراح في الحروب الصليبية.

ومهما كان الأمر فإنه لا يمكننا القول بقيام جامعة بالمعنى المعروف في سالرنـو، لأننا لا تُلدِي س تعظم هذه



الملك «لويس» الحادي عشر في بلاطه

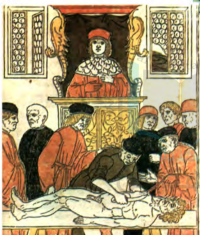


كتاب «الترياق» العربي الذي ترجم عن جالينوس

وإذا كان الإمبراطور فردريك الثاني قد انشأ جامعة في نابلي، إلا أن سالرنو ظلت مركز الدراسات الطبية، حتى اضمحلت وأخذت تموت موتا بطيئا صامتا في المقرن الرابع عسسر دون أن تسرك أثرا في النظم الجامعية في العصور الوسطي.

المدرسة، كما أن بيقية مدارس الطب في أوروب العصور الطب في أوروب العصور النظم والنشأة بمدرسة سالرنو، ولم يكن ذلك إلا سنة ١٣٦١ عندما حظيت سالرنو - لأول مرة \_ باعتراف رسمي، عندما أصدر الإمبراطور فردريك

الثاني في تلك السنة مرسوما يحرم ممارسة مهنة الطب أو تدريس أصول هذه المهنة داخل دولته دون الحصول على ترخيص ملكي على أمام لجنة من أمساتذة سالرنو. كذلك أصدر الإمبراطور مرسوما يحدد السنوات التي يجب أن يقضيها الطالب في دراسة الطب.



رسم لبدايات دراسة التشريح.. في فرنسا



اتضح لنا من دراسة نشأة جامعتى بولونا وباريس أن هانين الجامعتين يمثلان تمطين أو نوعين مختلفين من أنواع الجامعات، فالأولى تمثل الجامعات التي قامت على أساس اتحاد الطلبية والثانية تمثل الجامعات التي قامت على أسساس اتحاد

الأساتذة، ولم تلبث بلاد غرب أوروبا أن شهدت منذ القرن الثالث عشر نشأة عدد كبير من الجامعات المتفرقة، ومن هذه الجامعات ما كان أصله مدارس قديمة سابقة خلعت على نفسها صفة الجامعات المتاسيسه بعض الحكام أو المدن أو أسساتذة الجامعات الاقدم عموا، والذي يهمنا من أمر هذه الجامعات الناشئة هو أن بعضها سار وفق النظم المعمول بها في جامعة بولونا، في حين سار البعض الآخر وفق النظم المعمول بها في باريس، وإن كان من الصعب في كثير من الاحيان وضع خط فاصل دقيق بين هذين النوعين من الجامعات؛ لأن كثيرا من الجامعات الناشئة في أواخر العصسور الوسطى تاثرت ببولونا وباريس معما، واستمدت نظمهما منهما جميعا، وهنا يجب أن نتذكر أنه على الرغم مما كان لنقابة الطلبة في جامعة بولونا من سيطرة تاصة على هيئة التدريس، إلا أن الأساتذة في هذه الجامعة كانت لهم رابطة المتتصت وحدها بمنح الدرجات العلمية وبالإذن لأي عضو جديد بالدخول في رابطة الهيئة.

وإذا كان لفظ المدرسة العاصة أو الجامعة Studium Generale يعنى - كما صبق أن ذكرنا - المكان الذي يفد إليه الطلبة من جميع الجهات للدراسة، على أن تكون الدراسة فيسه على مستوى عال ويحوى إحدى الكليات العالية على الأقل، فإن هذه الشروط لم تتوافر في النصف الأخير من القرن الثاني عشر إلا في مراكز قليلة محمدودة وسرعان ما ظهرت عدة عوامل دفعت بعض أساتذة الدن المجامعة الإم ونظمها كا أدى إلى تكاثر الجامعة الأم ونظمها كا أدى إلى تكاثر الجامعات وهي العملية التي شبهها بعض الكتاب بتكاثر خلايا النحل، أها هذه العوامل فأهمها الخلافات الداخلية في الجامعات الأولى - وبخاصة بولونا وبارس منا أدى إلى هجرة بعض الاساتذة المخامعات إليها لتستفيد اقتصاديا وأدبيا من قيام مجتمع حاميل فيها، ثم ازدياد عدد تغرى أساتذة المرخص لهم بالتدريس في بيئة جامعية مما دفعهم إلى البحث عن مكان جديد يجدون فيه مجالا أوسع للعمل، ومهما كان الأمر فإن الجامعات الجديدة تفازت في مصيرها ومقدار حظها من النجاح، في منها ما تعرض للفشل والذبول السريع ومنها ما استطاع البقاء وتطبيق الاساليب من النجاح، في منها ما تعرض للفشل والذبول السريع ومنها ما استطاع البقاء وتطبيق الاساليب نفسها المعمول بها في الجامعة الأم.



ولكن حرية تأسيس مثل هذه المصاهد الجامعة لم تلبث أن تحددت في النصف الأخير من القرن الثالث عشر عندما لجأت القوتان المعالميتان في أوروبا - وهما الإمبراطورية والبابوية - إلى إنشاء معاهد عامة عالية من هذا النوع وتزويدها بسلطة تجعلها في مستوى باريس وسالرنو وبولونا.

فغى سنة ١٣٢٤ أنشأ الإمبراطور فردريك الثانى جامعة فى نابلى، وفى سنة ١٣٢٩ أنشأ البابا جريجورى التاسع جامعة مشابهة فى تولوز، فى حين أنشأ البابا أنوسنت الرابع جامعة من هذا النوع فى البلاط البابوى نفسه (١٣٤٤– ١٣٤٥) ولا

شك في أن قيام الإمبراطورية والبابوية بإنشاء مؤسسات جامعية أوجد فكرة جديدة هي أن الجامعات الناشئة يجب أن تحصل على ترخيص من الإمبراطور أو البابا يكسبها صفة شرعية، وهكذا لم تلبث بعض الملدن في غرب أوروبا أن حصلت على مراسيم ببابوية أو إمبراطورية لتسموا بمدارسها إلى مستوى الجامعات، بل إن بعض الجامعات الأولى - مثل باريس وبولونا - استصدرت مراسيم من البابا نيقولا الرابع للاعتراف بها وإكسابها صفة شرعية عالمية (١٢٩١ - ١٢٩١) ولكن بابوية أو إمبراطورية، فقد قامت بعض الجامعات أوروبا في العصور الوسطى حصلت على مراسيم بابوية أو إمبراطورية، فقد قامت بعض الجامعات - مثل أكسفورد وبادوا - دون أن يؤسسها أمبراطور أو بابا، ودون أن تحصل على مرسوم بشرعيتها من إحدى هاتين السلطتين العالميين، ومع ذلك اعترف فيقهاء القرن الرابع عشر بأنها جامعات شرعية «بحكم العرف والعادة»، هذا إلى أن بعض الجامعات الانحرى - وبخاصة في أسبانيا - أسسها ملوك البلاد دون استشارة بابا أو إمبراطور ودون الحصول على اعتراف بها من إحدى هاتين السلطتين العالميتين، ومع ذلك اكتسبت ثوبا شرعيا، ومهما كان الأمر فإننا نجد أمثلة عديدة لهيذه الجامعات وغيرها باستعراض انتشار الجامعات في مختلف بلدان أوروبا في العصور الوسطى.



كانت إيطاليا ـ كما سبق أن رأينا ـ من أولى البلاد الأوروبية التى شهدت نشأة الجامعات فى العصور الوسطى، وإذا كانت مدينة بولونا قد وافقت ـ عن طيب خاطر ـ على منح نقابة الطلبة ما خولته لبيقية النقابات المهنية والتجارية من حقوق، فإن الجامعـة لم تكتف بهذا القدر وطلبت من المدينة مزيدا من الامتيازات، مما أدى إلى نزاع بين مدينة بولونا من ناحية وجامعتها الناشئة مر: ناحمة أخرى.

وقد شهدت إيطالبا منذ أواخر القرن الثانى عشر قيام كثير من الجامعات المتنافسة. حقيقة إن بعض هذه الجامعات لم تكن سوى مدارس محدودة الافق، ولكن كان في استطاعتها أن تطلق على نفسها اسم جامعة مادامت تضم طلابا ينتمون إلى وحدات سياسية أخرى، وإن كانت هذه الوحدات ليست في حقيقة أمرها سوى مدن مستقلة، وأشهر الجامعات الإيطالية التي ظهرت في الشطر الأخير

من العصور الوسطى جامعة رجيو التى نشات من مدرسة قديمة للبلاغة والنحو فى تلك المدينة، ثم تطورت إلى جامعة للقانون، حتى تم الاعتسراف بها رسميا سنة ١٢١، أما جامعة فيتشنزا قتدين بنشأتها إلى هجرة قام بها رجال جامعة بولونا إلى تلك المدينة سنة ١٢٠٤، ولكن كانت هذه الجامعة قصيرة العمر، فلم تلبث أن ذبلت بعمد سنوات قليلة، وكذلك قامت جامعة أرزو حوالى سنة ١٢١٥ نتيجة لهجرة علمية من بولونا، حتى أصبحت تلك الجامعة عند منتصف القرن الثالث عشر من أهم الجامعات الإيطالية، وقد وصلتنا لائحة لجامعة أرزو هذه ترجع إلى سنة ١٢٥٥، وهي من أولى لوائح الجامعات الإيطالية التي نعتمد عليها في دراسة تاريخ هذه الجامعات

فى العصور الوسطى، والغريب فى أصر هذه اللائحة أنها اختلفت اختلافا واضحا عن اللواتح التى كان معمولا بها عندئذ فى بولونا، الجامعة الام؛ ذلك أن لائحة جامعة أرزو وضععها الأساتذة لا الطلبة؛ لأن جامعة أرزو نفسها قامت نتيجة لهجرة بعض أساتذة بولونا لا طلبتها، ومن ثم كانت الكلمة الأولى فى تصريف ششون الجامعة أرزو على براءة رسمية من الإمبراطور جامعة أرزو على براءة رسمية من الإمبراطور شارل الرابع.

على أن أهم الجماصحات الإيكطالية التى تفرعت عن بولونا كانت بدون شك جماعة بادوا (سنة ١٣٢٢) التى أخذت تبدو فى صورة منافس خطير لجامعة بولوكا ذائها حتى فاقشها فى جميع

للخطوطة محفوظة بأكسفورد تعود إلى القرن ١١ هـ.





الميادين. ولم تلبث مدينة بادوا هي الاخرى أن أظهرت اتجاها تعسفيا نحو الطلبة، في الوقت الذى وافقت مدينة فركيلي على أن تمنح الطلبة خمسمائة من خيرة منازلها، فضلا عما يحتاجون إليه من منح وامتيازات وقد أدى هذا العرض إلى هجرة عدد كبير من طلبة جامعة بادوا إلى فركيلي سنة ١٢٢٨، وإن كانت هذه الهجرة لمم تؤثر بأى حال في مصير جامعة بادوا ومستقبلها، وكنان أن حصلت جامعة بادوا على اعتراف بحقوقها وامتيازاتها من البابا كلمنت السادس سنة ١٣٤٦، بعد أن ازدادت أعداد طلبتها في أوائل القرن الرابع عشر نتيجة لهجرات وفعت إليها من بولونا سنة ١٣٠٦، كذلك أفادت جامعة بادوا من

التدهور التدريجى الذي أصاب سمعة بولونا وأساتذتها في القرن الرابع عشر، وفي سنة ١٣٩٩ حصلت جامعة بادوا من حكام المدينة على مبنى خاص بها، كما خصصت بعض الضرائب في المدينة لدفع مرتبات أساتذتها، وعندما خضعت مدينة بادوا لسيطرة البندقية سنة ١٤٠٤ لم تتأثر الجامعة با داب مرتبات أساتذتها، والحق إن جامعة بادوا وزادت مرتبات أساتذتها، والحق إن جامعة بادوا بلغت ذروة مجدها في العصر الذي خضعت فيه المدينة لسيطرة البندقية، حتى غدت في القرنين الخامس عشر والسادس عشر إحدى المجامعات الثلاث الأولى في أوروبا؛ ذلك أنه حرم على رعايا البندقية إلى على رعايا البندقية الى المنامح الديني الذي الذي التسامح الديني الذي الذي الاسامح الديني الذي الدين الذي الدين الذي الدين الذي الدين الذي الدين الذي الدين الذي المعت الدوا المتودوا بالمعرفة التي تؤهلهم لتولى المناصب العامة، هذا إلى أن التسامح الديني الذي

تمتع به رعايا البندقية دفع كثيرا من أهالى البدد البروتستانتية إلى مواصلة دراستهم في بادوا بعقيدتهم من حركة الاضطهاد الشفادة التي قام بها الكاثوليك، وهكذا غدت بادوا في ظل حكم البندقية بمثابة مدينة جامعية كبرى، بل غدت على قول بعض الكتاب - "الحي اللاتيني للبندقية".

أما جــامعــة نابلى فجــاءت وليدة الصراع بيــن البابوية والإمبــراطورية، إذ



قصر الحكم في البندقية في العصور الوسطى والنهضة حرصت كل من هاتين القوتين على كسب تأييد الجامعات واتخاذ الحركة الجامعية الجديدة سندا لها في صراعها ضد خصومها، وكان السبق في هذا المضسمار للإمبراطورية التي أسرعت إلى إقامة جامعات جديدة أو إلى الاعتراف ببعض الجامعات القائمة فعلا وكسبها إلى جانبها عن طريق منحها براءات، ومن جامعات النوع الأول جامعة نابلي التي كانت أول جامعة في إيطاليا ـ بل في أوروبا ـ أسست في وقت محدد بمقتضى براءة أو مرسوم معين، هو المرسوم الذي أصدره الإمبراطور فودريك الثاني سنة ١٢٢٤، ومن الواضح أن جامعة نابلي جاءت

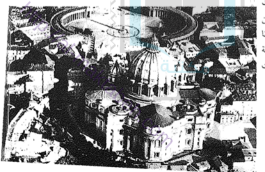
صنيعة الإمبراطورية، ومن ثم خضعت لها خضوعا تامـا، بحيث إنها تعتبر مثلا فريدا فى العصور الوسطى لجامعة خضعت للسلطة العلمانية، حتى فى أبسط أمورها.

وهناك جامعة امتازت بوضعها الغريب وسط بقية الجامعات التي عرفتها أوروبا في العصور العرابة الوسطى بله الحديثة، هي جامعة البسلاط البابوى التي قامت سنة ١٢٤٥- ١٢٤٥. ومصدر الغرابة في هذه الجامعة هو أنها كانت متنقلة غير ثابتة في مكان بعينه، تتبع البابا في حلم وترحاله، وقد أسس هذه الجامعة البابا أنوسنت الرابع بقصد العناية بالدراسات القانونية وحدها، ولكننا نسمع بعد ذلك عن قيام كلية اللاهوت فيها، كما ثبت أنها منحت في القرن الخامس عشر درجات علمية في الطب والفلسفة، ومن الواضح أن المبادئ الديمقراطية الحاصة بحقوق الطلبة أو الأساتذة لم يكن لها وجود إطلاقا في هذه الجماععة، إذ خضعت للبابوية خضوعا تاما مباشرا، ولم تلبث أن قامت جامعة أخرى خاصة بمدينة روما سنة ١٣٠٣ وبذلك غذا بهذه المدينة جامعتان، مادام البابا الى أفيثون في عصر الاسر البابلي أن تبعته جامعة المدينية.

أما جامعة سينا فقد ورد ذكرها لأول مرة في الوثائق المعاصرة سنة ١٢٤٠. وقد حدث سنة

الثاني على المدريك الثاني على منع الطلبة من الثاني على منع الطلبة من الالتسحاق بجمامعة بولونا لتبحد الجامعة الماستغلت الماستغلت

كاتدرائية القديس بطرس مقر البابوية في روما في العصور الوسطى





سينا الفرصة وأذاعت استعدادها لمنح الطلبة المغتربين جميع التسهيلات اللازمة، و وفي سنة ١٢٥٣ منح البابا أنوسنت الرابع أساتيذة جامعة سينا وطلبتها بعض الإعفاءات المالية كما شملهم برعاية الكنيسة وحمايتها ثم كان أن استفادت سينا من هجرة بعض رجال جامعة بولونا إليها سنة ١٣٢١ ثم سنة ١٣٣٨ نتيجة لتسجدد النزاع بين جامعة بولونا والمدينة، وعندئذ قفزت سينا خطوات إلى الإمام لتصبح في عبداد الجامعات الإيطالية الكبرى في القرن الرابع عشر، وفي سنة ١٣٥٧ حصلت سينا على مرسوم من الإمبراطور شارل الرابع اعترف بها ومنحها الاميازات التي تمتعت بها عندئذ غيرها من الجامعات، ولم تلبث أن حصلت هذه الجامعة بعد قليل على مجموعة أخرى من الامتيازات من البابا جريجورى الثاني عشر.

وهناك نوع آخر من الجامعات توجد منه أمثلة كثيرة في إيطاليا في العصور الوسطى، وهي الجامعات التي لم يقمها البابوات والأباطرة ولم تنشأ تلقائيا مثل جامعة بولونا، وإنما كانت في أول أمرها مدارس خاصة في المدن حتى ساعدتها البلديات في الحصول على امتيازات الجامعة وصفاتها بمقتضى براءات بابوية أو إمبراطورية، وأوضح مثل لهذا النوع جامعة بياكنزا التي تأسست سنة ١٢٤٨ عندما صدر مرسوم من البابا أنوسنت الرابع يضفى على أساتذتها وطلابها جميع الامتيازات التي تمتم بها رجال جامعة باريس.

أما بقية الجامعات الإيطالية في العصور الوسطى فلم تخرج في صفاتها ونظمها وطريقه نشأتها عن الأمثلة السابقة، ومن هذه الجامعات جامعة بروجيا (سنة ١٣٠٨)، وجامعة ترڤيزو (سنة ١٣٠٨) وجامعة ڤيرونا (سنة ١٣٤٩) وجامعة فلورنسا (سنة ١٣٤٩) وجامعة بيوا (سنة ١٣٤٩) وجامعة بياديا (سنة ١٣٠١) وجامعة ورينو (سنة ١٤٠٥) وجامعة قطانيا \_ بصقلية (سنة ١٤٠٥) ومهما كان الأمر فإننا نستطيع أن نجمل المميزات العامة للجامعات الإيطالية في العصور الوسطى فيما يلى:

أولا: قامت جميع الجامعات الإيطالية \_ باستشناء أرزو ونابلى والبلاط البابوى \_ على نمط واحد، هو نمط جامعة بولونا.

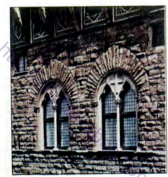
ثانيا: احسلت الدراسات القانونية المكانة الأولى فى الجامعات الإيطالية فى العصور الوسطى، وبعد ذلك احتل الطب المكانة المثانية، وبعبارة أخرى فإن الجامعات الإيطالية أضحت فى تلك العصور مراكز لدراسة القانون والعلوم الطبيعية.

ثالثا: اعتمدت الجامعات الإيطالية على المدن وبلدياتها ودانت للسلطات الحاكمة فيها، بعد أن أصبح أساتذتها منذ نهاية القرن الثالث عشر ـ على الأقل ـ يعتمدون في معيشتهم

على ما يتلقونه من بلدية المدينة 🗸 من مرتبات وإعانات. ولم يشذ عن هذه القاعدة سوى جامعة بولونا التي ظلت في صراع مع السلطات الحاكمة في المدينة أمدا طويلا، وتصور لنا اللوائح الخاصة بجامعة بسزا وفلورنسا

كيف ازدادت سيطرة موظفى البلدية على شئون الجامعات في القرنين الرابع عشر والخامس عشر، ومن الواضح أن سيطرة الطلبة على هيئة التدريس في الجامعات الإيطالية كان منشؤها تحكم الطلبة في أرزاق الأساتذة، فلما أضحت البلديات هي التي تدفع للأسساتذة مرتباتهم زال نفوذ الطلبة ليحل محله نفوذ السلطات الحاكمة في المدينة. وثمة نتيجة أخرى هامة ترتبت على ارتباط الجامعات بالمدن والسلطات الحاكمة فيها، هي أن المدن الإيطالية أخذت تقيم مبانى جديدة فخمة داخل أسوارها للجامعات، أو تمنح الجامعات بعض المبانى الكبيرة الموجودة في المدينة فعلا، ولا شك في أن المدن الإيطالية اعستبرت الجامعات من مرافق الدولة الأساسية مما جعلها تهتم بإقامة مباني لها لا تقل في فخامتها عن مبانى البلديات نفسها.



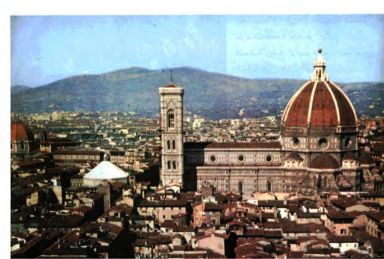




رابعا: وأخيرا نجد أن جميع الخصائص السابقة ارتبطت بالطابع العام الذي اتصفت به الجامعات الإيطالية، وهو أنها لم تكن كنسية، فالجامعات الإيطالية كلها ـ باستثناء جامعة البلاط البابوى ـ لم تربطها رابطة بالكنيسة أكثر من المرسوم البابوى الذي يقر قيام بعضها أو اعتماد أسقف المدينة للإجازات العلمية التي منحتها الجامعة، وإذا كانت البابوية قد تدخلت أحيانا ـ ولا سيما في الدور الأول لنشاة

الجامعات الإيطائية \_ في شئونها الداخلية، فإن هذا التدخل اتخذ طابعا سياسيا لا دينيا، فالبابا كان يتصرف مع الجامعات الإيطالية بوصفه الزعيم المنافس للإمبراطورية حول السيطرة على إيطاليا، لا بوصفه رأس الكنيسة الغربية وأباها الروحي.

كاتدرائية سانت ماريا - فلورنسا





العصور، وكانت أولى جامعات قشتالة هي جامعة بلنسية التي أسسها ألفونس التاسع ملك قشتالة سنة ١٢٠٩: والمعروف أنه وجدت مدرسة أسقفية في بلنسية قامت بنشاط ملحوظ، ويقال: إن القديس دومنيك درس فيسها اللاهوت والفنون الحرة سنة ١١٨٤، أما ما فعله الفونس التاسع فهو أنه دعا الأساتذة من المراكز العلمية الشهيرة - مثل باريس وبولونا - للتدريس في مدرسة بلنسية مقابل موتبات مغرية. ومن هذا تبدو أهمية الفونس التاسع في تاريخ المجامسات بوصفه أول من قور مبدأ صوف مرتبات ثابتة للأساتذة، ومهما كان الأمر فإن جامعة بلنسية لم تستطع البقاء

طویلا، فانتهی دورها سنة ۱۲۰۰ بعد أن انقطعت عنها المعونة التی اعتسمدها من علیها، والتی کنانت تستسمدها من الکنیسة، هذا إلی أن جامعة بلنسیة تعرضت لمنافسة قویة من جانب جامعتی شلمنقة وبلد الولید دون أن تستطیع التغلب علی هذه المنافسة.

أصا جامعة بلد الوليد فيرجع تاريخها إلى منتصف القرن الثالث عشر على الأقل، وقد شسملها طوك قشتالة منذ أواخر ذلك القرن بعطقهم فأضفوا عليها بعض الامتيازات، كما منحها فردناند الرابع تبك في شتالة إعانة مالية سنوية كييره سنة ١٣٠٤ وفي أواخر



تمثال هنوى الثالث - ملك إنجلتوا



القرن الرابع عشـر وجد بهذه الجامعـة سبعة كراسى لكل منهـا مرتب ثابت، حتى أضاف إليها هنرى الثالث (١٣٩٠- ١٤٠٦) ثلاثة كراسى أخرى للاهوت والفلسفة والطب.

وفى سنة ١٢٢٧ أسس ألفونس التاسع ملك ليون جامعة شلمنقة، ثم حصلت هذه الجامعة على براءة من فردناند الثالث خولتها بعض الامتيازات سنة ١٣٤٣، على أن جامعة شلمنقة لم تزدهر إلا في عهد ألفونس العاشر اللقب بالحكيم (١٢٥٢- ١٢٨٤) الذي كان فلكيا وكيماويا وشاعرا ومؤرخا ومشرعا، ف حدت فه جامعة شلمنقة خر نصر.

ثم كان أن أيد البابا إسكندر الرابع الامتيازات التى حصلت عليها الجامعة، كما أضفى عليها المسيازات جديدة سنة ١٢٥٥، أهمها حق خريجى شلمنقة فى التسدريس فى كافة الجامعات الانحرى، عدا بولونا وباريس، وهكذا كان التقارب شديدا بين البابوية وجامعة شلمنقة بحيث إن البابوية لم تجد لها نصيرا بين الجامعات الاوروبية أثناء مقاومتها لفكرة استقلال الكنيسة الفرنسية، ثم أثناء النزاع مع البروتستانت أقوى من جامعة شلمنقة أما من ناحية التنظيم الداخلى فإن جامعة شلمنة كانت أقرب إلى جامعة بلوين الى جامعة باريس؛ ذلك أنها كانت اجامعة طلبة تمتع فيها الطلاب بالنفوذ الأعلى وقاموا باختيار مدير الجامعة، هذا وإن كانت هناك عدة فروق ثانوية بين جامعتي بولونا وشلمنقة فى التنظيم العام. ويبدو أن جامعة شلمنقة ضمت بعض الفتيات، إذ يقال: إن الملكة إيزابلا الكاثوليكية (١٤٧٤- ١٥٠٤) استحضرت من هذه الجامعة من علمتها اللاتينية.

أما جامعة أشبيلية فقد قامت بقصد قراسة اللاتينية والعربية، والمعروف أن هذه المحاولة نتيجة لجهود الرهبان الدومنيكان الذين أخذوا يعدون أنفسهم منذ سنة ١٢٥٠ لدراسة العربية حتى ويتجت للومنيكان الذين أخذوا يعدون أنفسهم منذ سنة ١٢٥٠ لدراسة العربية حتى التيمكنوا من القيام بجهود تبشيرية هدفها نشر المسيحية بين المسلمين. ويرجح أن أول مدرسة أقامها الدومنيكان لدراسة اللغة العربية كانت في أشبيلية، وقد عمل الفرنس الحكيم على التوسع في هذه الدراسات العربية لا بقصد تسهيل التبادل التجاري مع المسلمين أو نشر المسيحية بينهم فحسب، بل لأن ألفونس - الذي اهتم اهتماما كبيرا بالدراسات الفلكية - أراد أن يتخذ من التوسع في دراسة اللغة العربية أداة للوقوف على علوم العرب وحضارتهم، لا سيما أن بلاط قشالة انتقل إلى أشبيلية أكثر من مرة، وهكذا حظيت جامعة أشبيلية سنة ١٩٥٤ ببراءة ملكية خولتها الامتيازات التي تمتعت بها جامعة شلمنقة، كما أصدر البابا إسكندر الرابع مرسوما سنة ١٢٦٠ يعترف فيه بجامعة أشبيلية ويضفي عليها بعض الحقوق.

وإذا كانت الحماسة للتعليم والنيزعة القومية نحو الاستفسلال قد أديا إلى تأسيس ثلاث جامعات في مملكة قشنالة في القرن الثالث عشير، فإن هذا الشعور سرعان منا امتد إلى مملكة أرضونة المنافسة لمملكة قشمتالة، والحق إن الجنامعات الاسبانية كانت قبل كل شيء مؤسسات وطنية، بحيث لم تكد تنتهى العصور الوسطى إلا وكانت لكل مملكة من الممالك الاسبانية جامعة أو أكثر، وكانت أولى جامعات مملكة أرغونة هي جامعة لارده، التي لا تدين بنشأتها إلى الملكية وحدها أو البابوية دون غيرها، وإنما إلى الطرفين معا فهنذه الجامعة أسسها جيمس الثاني

ملك ارغونة سنة ١٣٠٠ ولكن الوثيقة الذي عبر فيهما عن رغبته في إقامة هذه الجماعة في بلاده عبارة عن رسالة وجهها إلى السبابا طالبا موافىقته على المشسروع، وهكذا صدرت بواءة لجماعة لارده تشهد بأن هذه الجامعة جاءت وليدة الإرادة للمشتركة للبابسوية والملكية، وكان المرسوم الذي أصدره البابا بونيفيس الثامن يخول لجامعة لارده الامتيازات نفسها التي تمتعت بها جامعة تولور.

كذلك يشبه هذا المرسوم مرسوم الإمبراطور فردربك الثاني الخاص بإنشاء جامعة نابلي من ناحية أنه حرم تدريس القانون والطب والفلسفة في أي جزء آخر من آجراء المملكة خارج نطأق الجامعة الجديدة، وتدل لاتسحة جامعة لارده على أنها اتبعت في تنظيصاتها نفس الخطوط العريضة التي اتبعتها جامعة بولونا مع فارق واحد هو أن جامعة لارده جعلت الترخيص بالتدريس من اختصاص أمين يحدده الملك، في حين أن بولونا جعلت هذا الترخيص من حق أصقف المدينة، كذلك تعرضت جامعة بولونا لمعارضة شديدة من جانب السلطة الحاكمة في المدينة حول حق الجامعة القضائي في محاكمة أعضائها، في حين نصت لائحة جامعة لارده على حق مدير الجامعة وأساتذتها في محاكمة الطلاب المخالفين.

ويبدو أن بلديات المدن كانت أقوى في مملكة أرغونة منها في ملكة فشتالة، مما جعل بلدية لارده تقوم بدور هام في تأسيس جامعتها، لا سيما في إمدادها بالاموال اللازمة لإنشاء كرائس لارده تقوم بدور هام في تأسيس جامعتها، لا سيما في إمدادها بالاموال اللازمة لإنشاء كرائس مرتبات أساتذة المجامعة بشروط خاصة، الأمر الذي جعل الملك يقسم مساريف جامعة لارده بين بلدية المدينة وكنيستها، ولم تكن جامعة لارده هي الجامعة الوحيدة في أرغونة و أذ أسس بطرس الرابع ملك أرغونة جامعة بريجنان سنة ١٣٥٠، وإن كانت هذه الجامعة للم يقم لها قائمة فعلا إلا سنة ١٣٥٩ عندما أصدر أحد بابوات أفينون وهو كلمنت السابع حموسوما بإنشاء جميع الكليات فيها، ما عدادا كلية اللاهوت، وقد تأثرت لواتح هذه الجامعة إلى حد بعديد بلوائح جامعة لارده، فضلا عن بعض المؤثرات التي وصلتها من جامعة تولوز.

اما جامعة برشلونة فقد أقامتها بلدية المدينة سنة ١٤٣٠ وحصلت على براءة من الفونس الحامس، ثم على مرسوم بابـوى من البابا نيقولا الحامس، ولكن هذه الجامعة لم تتمتع بأهمية خاصة إلا بعد أن تم تجديدها وإصلاحها قرب منتصف القرن السادس عشر.

وفى سنة ١٤٧٤ أصدر اليابا سكستوس الرابع سرسوسا بإنشاء جاسعة سرقسطة، كـذلك أقام فردناند الكائوليكي جـامعة في بالما (بجزيرة سيورقة) سنة ١٤٨٣، ويرجح أن هذه الجامعة قامت على أساس الشهرة التي أحـرزتها المدرسة

المؤسسة في بالما منذ سنة ١٣٧٦ لتعليم اللغة العسربية، وبالتالي نشسر المسيحينة بين سكان الجزيرة المسلمين، وهناك ثلاث جامعات آخرى قامت في أسيانيا قرب ختام القرن الخامس عشير هي جامعة سجونزا (سنة ١٤٨٩) وجامعة الفالة (سنة ١٤٩٩) وجامعة بلنسية (سنة ١٥٠٠).

وإذا كانت كثرة الجامعات في أسبانيا جاءت نتيجة لتعدد الوحدات السياسية فيها قبل أن يتم توحيد المملكة نهائيا في عهيد شارل الخامس (١٥١٦- ١٥٥٨)، فإن خبير شاهد عملي وحدة البرتغال السياسية منذ قيامها هو وجود جامعة واحدة وطنية فيها، هي جامعة لشبونة (أشبونة) وعلى الرغم من أن جامعة البرتغال امتازت بتاريخها المتصل المستمر، إلا أنها أنصفت بكثرة النتقل وعلى الرغم من أن جامعة البرتغال امتازت بتاريخها المستمرة المستورة البابوي الذي صدر سنة وتغيير موضعها، فهذه الجامعة نشأت في مدينة لشبونة لم ١٢٩٠، والذي اعتبرف بها وحولها بعض الاستيازات الخاصة، ولكن أهالي مدينة لشبونة لم يحسئوا معاملة الطلبة، عما أدى إلى هجرتهم وبالمنالي انتقال الجامعة إلى مدينة كويمبرا سنة ١٣٥٠، حيث حظيت الجامعة بم براسيم بابوية وملكية جديدة تضمنت الاعتراف بها، على أن مدينة كويبرا الصغيرة الهادئة لم تلائم البيئة الجامعية الصاخبة، فعادت الجامعة إلى لشبونة مرة آخرى منة شعرت عرضت لمتاعب جمة من جانب الاهالي، وهكذا أخدات جامعة البرتغال تنتقل بين لشبونة وكويمبرا، وعادت سنة ١٣٧٧ إلى لشبونة لترحل مرة آخرى إلى كويمبرا، وعادت سنة ١٣٧٧ إلى لشبونة لترحل مرة آخرى إلى كويمبرا، وعادت سنة ١٢٧٧ إلى لشبونة لترحل مرة آخرى إلى كويمبرا سنة ١٩٥٠، حيث ظلت قائمة حتى اليوم.

وقد حـدت هذه الجامعة البرتغالية حـذو جامعـة بولونا في تنظيمهـا الداخلي، وإذا كانت الجامعات في شبه جزيرة ايبريا قد امتارت جميعها بخضوعها لنفوذ الملكية، فإن هذه الظاهرة كانت أوضح ما تكون في جامعـة البرتغال، ومنذ منتصف القرن الخامس عشر صـار تعيين الاساتذة في جامعة البرتغال لا يتم إلا بموافقة اراعي الجامعة، وهو أحد الأمراء أو الملك نفسه، كذلك حرمت هذه الجامعة من حق إدارة أمالاكها الحاصـة، وتمتاز جامعة من حق إدارة أمالاكها الحاصـة، وتمتاز جامعة كويمبرا البرتغالية بأنهـا ما زالت حتى البوم تحفظ بكثير من مظاهر العصور الوسطى، وربما



التي يسير طلبتها حـتى اليوم في شوارع المدينة مرتدين زيهم الجامعي، هذا إلى أن الرداء الجامعي الذي يرتديه طلبة كويمبرا اليوم أقرب إلى رداء طلبة العصور الوسطى من الثوب الذي يلبسه طلبة أكسفورد.

والخلاصة أننا نستطيع أن نجمل مميزات جمامعمات أسبمانيا والبرتمغال في العصور الوسطى فيما يلى:

أولا: كانت هذه الحامعات شديدة الارتساط بالعرش؛ لأن معظمها دان بنشأته للملوك والحكام، مما جعلها ربيبة البلاط، وقد ظهر النفوذ الملكي جليا واضحا في إدارة شئون الجامعات الأسبانية والبرتغالية، حتى أن الملك كان هو الذي يعين مديري هذه الحامعات في كثير من الحالات.

ثانيا: أما التنظيم الداخلي للجامعات الأسبانية والبرتغالية فكان على نمط جامعة بولونا، وإن تفاوتت هذه الجامعات في مدى مسايرتها لنظم تلك الجامعة.

ثالثًا: على أن هذه الحقسيقة السابقة لا تتعارض مع ما امتسازت به الجامعات الأسسبانية في العصور الوسطى من شدة ارتباطها بالكنيسة، فكثير من الجامعات الأسبانية نشأت من تطور مدارس كنيسة كانت موجودة من قـبل، الأمر الذي جعل الأساقفة ورجال الكنيسة يتمتعون بنفوذ واسع في هذه الجامعات، وبخاصة جامعة قشتالة.

رابعا: وهناك بعض الجامعات الأسبانية كانت أقل ارتباطا بالكنيسة، وهذا النوع من الجامعات أسهمت المدن بنصيب كبير في نشأته، كما يبدو ذلك بوضوح في جامعات أرغونة.

inakiabeh.com **خامسا**: وأخيرا يلاحظ على الجــامعات الأسبانية أنهــا تمتعت بإنعامات ومساعــيتا*ب* كُنْ ضخمة، حصلت عليها بموافقة البابوية ووساطة الملكية.





اعتــاد الكتاب أن يقـــسموا الجــامعــات الأوروبية في العصــور الوسطى إلى قــمين: جامــعات أساتذة وجامعات طلبة، وعندئذ يضعون الجامــعات الفرنسية ــ

عدا القليل منهـا وعلى رأسها جــامعة باريس ــ ضــمن القسم الاخــير، والواقع أنه لا شك فى أن الجامعات الفرنسية القديمة ــ حتى تلك القــريبة من باريس مثل أورليان ــ لم تتأثر إلا قليلا بجامعة باريس، ومن ثم كان من العسير اعتبارها نماذج لهذه الجامعة.

ويبدو من دراسة الجامعات الفرنسية في العسصور الوسطى أن هذه الجامعات تمثل نوعا قاتما بذاته، نشأ ولم يُنشأ، أى نشأ نتيجة تطـور مدارس قديمة قائمـة فعلا، ولم ينشأ كـإجراء جديد فرضه مرسوم بابوى أو ملكى.

هذا إلى أن الجامعات الفرنسية تأثرت إلى حد كبير - أثناء تطورها - بنظم جامعة بولونا، حتى أصبحت "جامعات طلبة» أكثر منها "جامعات أساتذة»، ويبدو أن هذه الحقيقة ارتبطت بظاهرة أخرى هامة هي أن الجامعات الفرنسية اهتمت بدراسة القانون لأن الرغبة في دراسة القانون لم تكن في جنوب فرنسا أقل منها في إيطاليا؛ ذلك أن المتقاليد الرومانية ظلت تسود أجزاء عديدة من فرنسا - وبخاصة الأجزاء الجنوبية - مما جعل دراسة القانون الروماني فيها أمرا لابد منه ، فإذا أضفنا إلى ذلك أن استبعاد دراسة القانون الروماني من جامعة باريس أثار رغبة قوية في دراسة القانون الروماني في بقية أنحاء فرنسا - حتى تلك القريبة من باريس نفسها - أدركنا سبب الاهتمام بالقانون الروماني في كثير من جامعات فرنسا طوال العصور الوسطى ، وهكذا وجدت بعض الأقاليم الفرنسية انقسم طلاب العلم فيسها إلى قسمين متعادلين، ذهب أحدهما إلى باريس لتلقى الدراسات المدرسية، والآخر إلى أورليان وانجزز ومونبليه لدراسة القانون، وإذا كانت جامعة باريس قد جذبت الغالبية العظمى من طلاب شمال أوروبا ووسطها، فإن جامعات القانون - ليس فقط في الجنوب بل أيضا في أورليان وانجزز - استسمدت غالبية طلابها من المناطق الواقعة جنوبي اللوار، وهي الأجزاء التي ظلت الروح الرومانية والتراث الروماني أقوى فيها من غيرها.

وكانت أولى الجامعات فى جنوب فرنسا جماعة مونبلييه، التى ظلت حتى أوائل النصف الأولى من القرن الرابع عشر أكثر ارتباطا بمملكة أرغونة وإيطاليما منها بباريس وشمال فرنسا. وقد ظلت مدينة مونبلييه على إخلاصها للكنيسة الكاثوليكية والبابوية وسط تيمار الهرطقة الذى اجتاح

المجنوب فرنسا في القرن الثاني عشر، مما ظهر أثره فيما بعد في ارتباط جامعة مونبليب بالكنيسة وخضوعها لأسقف المدينة بصورة ليس لها نظير في أية جامعة أخرى من الجامعات الأوروبية، وترجع الشهرة الأساسية لجامعة مونبلييه إلى تفوقها في ميدان الطب لا القانون، حتى جاء وقت عملي هذه الجامعة أصبحت تنافس سالرنو فيي شهرتها، مع ملاحظة أن جامعة سالرنو سارت في طريق التدهور والاضمحلال في الوقت الذي أخـــذت جامعة مونبليبه في الصــعود والارتقاء، أما كلية القانون في موتبلييه فيرجع منشؤها إلى أحد رجال مدرسة بولونا ـ واسمه

بلاكنتيوس ـ الذي لجأ إلى مونبليـه سنة ١١٦٦، ولكن طلاب القانون لم يتكاثروا في مونبليبه إلا حوالي سنة ١٢٣٠ بسبب المتاعب التي تعـرضوا لها في بولونا عندئـذ نتيجـة للخلاف مع حكام المدينة، وسرعان ما بسط أسقف مونبلييه سلطانه على تدريس القانون الكنسي والمدني وكذلك على الإجازات التي تمنح في هذين الفسرعين أسوة بما تتمتع به من سيطرة على تدريس الطب، كذلك وجدت في موثبلييه كلية للاهوت وأخـرى للآداب، وإن كان من الثابت أن الأخيرة احتلت مكانة ثانوية \_ كما هو الحال في جميع الجامعات التي اشتهرت بتدريس القانون في العصور الوسطى.

وكانت جامعة مونبليبه في القرنين الثاني عشر والثالث عشر من أعظم جامعات أوروبا، أي أنها كانت على قــدم المساواة مع جامعات بولونا وبــاريس وسالرنو، وظلت هذه الجامعة مــحتفظة بمكانتها حتى منتصف القرن الرابع عـشر، عندما أخذت تضـمحل اضمحلالا سـريعا، وفي سنة

### نموذج لمحاكم التفتيش للهراطقة في العصور الوسطى





1٣٩٠ تناقص طلبة مونبلييه بشكل أنذر بنهاية الجامعة ويمكن تفسيسر هذا الاضمحلال في ضوء ضم مدينة مونبلييه نفسها إلى التاج الفرنسي سنة ١٣٤٩، فضلا عن ظهور عدد كبير من الجامعات القريبة المنافسة، هذا إلى أن نظام الاساتذة الملاجورين - الذين يتقاضون مرتبات ثابتة معلومة لم يظهر في جامعة مونبليه حتى نهاية العصور الوسطى، مما جعل الاساتذة يفضلون الاشتغال في الجامعات الاخرى ليتمتعوا بقسط أوفر من الضمان والاستقرار، ومهما كان الأمر فإن شهرة مونبليه في ميدان الدراسات القانونية انتهت بنهاية القرن الرابع عشر وإن ظلت تتمتع بشهرة واسعة بعد ذلك في ميدان الطب.

أما أورليان فكانت تتمتع في القرن الثانى عشر بشهرة ذائعة في حيادين النحو والبلاغة والأدب الكلاسيكي، وهي الدراسات التي ارتبطت بالتشريع والقانون في ذلك العصر، ففي أورليان تلقى كثير من أدباء القرن الثانى عشر تعليمهم - وبخاصة كتاب الرسائل المحترفين - حتى أن جميع موظفي سكرتارية البابا إسكندر الثالث ولوكيوس الثالث تلقوا تعليمهم في أورليان، ثم بدات مدرسة أورليان دورا جديدا في تاريخها في القرن الثالث عشر، عندما اهتمت بالقانون المدنى والقيانون الكنسي، وعلى الرغم من أنه لا يوجد ما يجعلنا ننفي الصلة بين شهرة أورليان في القانون في القيان الثالث عشر وشهرتها في النحو والبلاغة في القرن الثاني عشر، إلا أنه من الثابت أن نشاط الدراسات القانونية في أورليان يرجع إلى عوامل خارجية أهمها تحريم دراسة القانون المدنى في جامعة باريس بمقتضى مرسوم البابا هونريوس الثالث سنة ١٩٦٩، هذا إلى أن

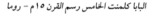
17۲۹، وهناك من الدلائل ما يشير إلى أن أساتذة أورليان كونوا نقابة خاصة بهم أو "جامعة" قرب منتصف الـقرن الثالث عـشر، ولم يلبث أن أشستد النزاع في أواخر ذلك القـرن بين أسقف أورليان واساتذة الجامعة، مما جـعل الأخيرين يستنجدون بالباوية عدة مرات.

وفی سنة ١٣٠٦ أصدر البسابا كلمنت الخامس ـ وكان في يوم ما طالبا بجامعة أورليان ـ



دراسة اللاهوت والعلوم الكنسية في لوحة تصور "كالفن"





عدة صراسيم اعترف فيها بجامعة أورليان على أن تكون على نمط جامعة تولوز، على أن جامعة أورليان سرعان ما تعرضت لعداء أهل المدينة، فاشتد النزاع منذ سنة ١٣٠٩ بين



أساتذة الجامعة وطلبتها من ناحية، وأهل أورليان مسن ناحية أخسرى، وفي هذا النزاع اختار فيليب الرابع ملك فرنسا أن يقف سنة ١٣٦٢ إلى جانب المدينة فحسرم الجامعة من الحقوق التي منحها إياها البابا، كما حرم

أساتذة الجمامعـة وطلابهـا من حق عـقـد

الاجتماعات ومن انتخاب مدير للجامعة، وأخيرا اضطر رجال جامعة أورليان إلى الهجرة إلى نقرز سنة ١٣١٦، ولم تعد الجـامعة إلى أورليــان إلا سنة ١٣٢٠ بعد أن توسط البــابا فى حل الازمة، وعندئذ دخلت هذه الجامعة فى دور جديد يمثل أزهى عصورها.

وكانت جامعة انجرز هى الاخرى مقرا لمدرسة كاتدرائية قديمة لم تلبث أن تطورت تدريجيا إلى جامعة، على أن هذا التطور لم يأت تلقائيا وإنما جاء نتيجة لهجرة كبرى من جامعة باريس سنة ١٣٢٩، ويلاحظ أن انجرز كانت من الجامعات الأوروبية القليلة التي لم تحصل على مرسوم بقيامها، ولم يكن ذلك إلا سنة ١٣٦٤ عندما حصلت على براءة من شارل الخامس خولتها الامتيازات نفسها التي تمتعت بها جامعة أورليان.

أما جامعة تولور فتحتل أهمية خاصة في تاريخ الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى؛ لأنها أول جامعة على الإطلاق أسست بمقتضى مرسوم بابوى ولتحقيق أهداف خاصة بالبابوية، أما السبب الذى دفع البابوية إلى التفكير في إنشاء جامعة تولوز فكان لجعل هذه الجامعة مركزا لدراسة اللاهوت، حتى يمكن مقاومة المذاهب الهرطقية التى انتشرت في جوب فرنسا منذ القرن الثانى عشر، وهكذا تم تأسيس جامعة تولوز سنة ١٢٢٩، وإن كان هذا التأسيس لم يتخذ شكلا قانونيا إلا سنة ١٢٣٣ عندما صدر مرسوم بابوى يخول لجامعة تولوز الامتيازات والحقوق التي تمتعت بها جامعة باريس، كذلك امتازت جامعة تولوز بأنها من الجامعات القلائل التي ضسمت منذ نشأتها



جميع الكليات، على أن دراسة القانون ظلت تحتل مكانة خاصة فى هذه الجامعة، شأنها شأن غيرها من الجامعات الفرنسية باستثناء جامعة باريس ومونبلييه.

كذلك وجدت في أفينون مدرسة للقانون وذلك قبل قبيام جامعة أفينون رسميا بمقتضى مرسوم البابا بونيفيس الثامن سنة ١٣٠٣، ومن الواضح أن هذه الجامعة تمتعت بكثير من الامتيازات في فترة الأسر البابلي (١٣٠٥- ١٣٧٧) عندما اختارت البابوية مدينة أفينون نفسها مقرا لها، وظهر أثر ذلك بوضوح عندما عادت البابوية إلى روما إذ أخذت جامعة أفينون تضمحل إضمحلالا سريعا، وعلى الرغم

من أن جامعة أفينون استقت نظمها من جامعة باريس، إلا أنها اختلفت عنها فى اعتراف لائحتها بقيام اتحاد شــرعى للطلبة، وإن كان هذا الاتحاد لم ينجح فى الحصول عــلى قـــط فى إدارة شئون الجامعة.

وهناك عدد آخر من الجامعـات ظهر فى فرنسا فى العصور الوسطى، أهمهـا جامعة كاهور (سنة ١٣٣٧)، وجامعة جرينوبل (سنة ١٣٣٩)، وجامعة أورانج (سنة ١٣٦٥) وجامعة اكس (سنة ١٤٠٩) وجامـعة دول (سنة ١٤٢٧) وجامعـة بوردو (سنة ١٤٤١) وجامعـة فالنس (سنة ١٤٥٢) وجامعات نانت (سنة ١٦٤٠) وجامعة بورج (سنة ١٤٦٤) وجامعة بزانسون (سنة ١٤٨٥).

ويمكن أن نجمل مميزات الجامعـات الفرنسية ـ باستثناء جامعة باريس ـ فيما يأتى:

أولا: ترجع أصول أقدم الجامعات الفرنسية - مثل جامعتى أورليان وانجرز - إلى مدارس كاتدرائية، ثم حصلت على مراسيم بابوية باعتمادها جامعات، أما الجامعات الفرنسية التي نشأت بعد ذلك، فقد قامت بمقتضى مراسيم بابوية، وكان تنظيم الجامعات الفرنسية القديمة قائما بذاته - لا سيما فيما يتعلق بالأروقة - فلم يتأثر بالنظم السائدة في بولونا أو باريس.

ثانيا: ظل أساتذة الجامعات الفرنسية يهيمنون على إدارة الشئون الداخلية لجامعاتهم، وإن اعترفوا في بعض الأحيان باتحادات الطلبة، وقد شهدت الجامعات القديمة - مثل أورليان وانجرز ومونبليه - تنظيما للطلبة على هيئة أروقة، وعن طريق هذه الأروقة تمكن الطلبة منذ القرن الرابع عشر من المساهمة تدريجيا في إدارة شئون الجامعة، ولا سيما فيما يتعلق بانتخاب المدير، ونتج عن هذا كله نشوء نظام أصبح فيه الأساتذة والطلاب جميعا يشتركون في توجيه شئون الجامعة، وهكذا صارت الجامعات الفرنسية تمثل نظاما وسطا بين نظام جامعة باريس الذي يعطى الكلمة العليا في إدارة



شئون الجامعة للأساتذة، ونظام جامعة بولونا الذي اعـترف بسيطرة الطلبة على زمام الأمور فيها.

ثالثا: كان لاسقف المدينة في جميع الجمامعات الفرنسية نفوذ يفوق في أهميته وقوته ما تمتع به أسقف بولونا أو باريس في توجيه أمور هاتين الجامعتين، ففي كثير من الحالات كانت لوائح الجامعات الفرنسية تصدر تحت إشراف أسقف المدينة. حقيقة إن نفوذ الأساقفة في الحياة الجامعية أخذ يتناقص تدريجيا أمام ازدياد نفوذ الأساتذة،

الذين تمتعوا في كثير من الحالات بحسماية الملك أو البابا، ولكن الأساقفة ظنوا حتى النهاية يتمتعون بنفوذ هام في الجامعات الفرنسية.

رابعا: ومع أن بلديات المدن أظهرت اهتماما خاصا ـ لا سيما في جنوب فـرنسا ـ بتأسيس الجامعـات ورعايتها، إلا أن سـلطة البلديات في تصريف شئون الجـامعات الفرنسية ظلت نقل عنها في المدن الإيطالية .

### قصر الباباوية في مدينة أفينون





خامسا: تمتع الاساتذة في معظم الجامعات الفرنسية بقسط كبير من الاستقرار والطمأنينة في ظل نظام كفل لهم الحصول على مرتبات ثابتة.

سادسا: كانت الدراسات القانونية لها الأسبقية في كافة الجامعات الفرنسية \_ ما عدا جامعة مونبلييه التي بنت شهرتها الأولى في ميدان الطب \_ وقد ترتب على تفوق الدراسات القانونية تضاءل أهمية الأداب وكلماتها.

سابعا: قامت الكليات (Colleges) التى أسست من أجل مساعدة الطلبة الفقراء بدور هام في حياة الجامعات الإيطالية، ولم في حياة الجامعات الأيطالية، ولم تسهم هذه الكليات بدور فعال في الميدان الدراسي العلمي، إلا في الكليات التي أسسها الرهبان في جامعة كاين، حيث تخصصت إحدى هذه الكليات في دراسة الآداب.

### براج من بعيد تبدو كاتدرائيتها القديمة



# جامعات ألمانيا وبوهيميا والأراضى المنخفضة

لم تشهد المانيا قيام جماعة واحدة في أراضيها قبل منتصف القرن الرابع عشر. حقيقة إن ألمانيا تأثرت ـ ولو بدرجة خفيفة ـ بالنهضة الأوروبية في القرن الثاني عشر، ولكن أكبر مركزين للحركة الجامعية التي تمخضت عنها تلك النهضة كانا باريس وشمال إيطاليا، في حيس ظلت ألمانيا بعيدة عن التيارات الرئيسية لهذه الحركة، هذا إلى أن ألمانيا بقيت أمدا طويلا تمزقها المنازعات والانقسامات الإقطاعية مما أدى إلى عدم توافر البيشة الصالحة لقيام الجامعات، وليس معنى ذلك أن ألمانيا لم تتأثر مطلقا بالحركة الجامعية التي ظهرت في الغرب الأوروبي منذ القرن الثاني عشر، ولكن تأثر ألمانيا بهذه الحركة جاء عن طريق آخر هو أن الجامعات الفرنسية والإيطالية جذبت إليها أعدادا كبيسرة من طلاب العلم الألمان، عما يتفق مع الطابع العالمي الذي امتازت به الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى.

وكانت أولى الجامعات التى ظهرت فى هذه المنطقة من وسط أوروبا هى جامعة براغ (١٣٤٧ - ١٣٤٨)، التى يرجع الفضل فى تأسيسها إلى شارل الرابع إصبراطور الدولة الروسانية المقدسة وسلك بوهيميا، وقد عمل شارل الرابع جاهدا فى سبيل الدعوة مركزه الإمبراطورى، فجعل عاصمته مركزا لمختلف ضروب النشاط الفكرى وغير الفكرى، فضلا عن أن هذا الإمبراطور نفسه كان محبا للعلم، ويقال: إنه أقام مدة طويلة فى باريس مما جعله يتأثر بنظم جامعة باريس، فجاءت جامعة براغ - ثم بقية الجامعات الألمانية من بعدها - على نمط جامعة باريس، وكانت مدينة براغ مركزا لمدرسة كاتدرائية نشيطة فى القرن الثالث عشر قامت بتدريس النحو والمنطق، فضلا عن فلسفة أرسطو الطبيعية، فظلت هذه المدرسة حتى القرن الرابع عشر نواة للتعليم العالى في هذه البقعة من أوروبا، وجذبت إليها الطلبة من النمسا وستسيريا وبافاريا، فيضلا عن حميع أنحاء بوهيميا، وفى سنة ١٣٤٦ قدم شارل الرابع ملتمسا إلى البابا كلمنت السادس الإصدار مرسوم بتأسيس جامعة براغ، فصدر المرسوم البابوى فى العام التالى وأعقبه صدور براءة من الإمبراطور للجامعة.

ولا شك فى أن تأسيس جامعة براغ جاء خطوة هامة فى تاريخ ألمانيا الاجتماعى والثقافى، فحتى ذلك الوقت كان الطلبة الالمان ينزحون إلى جامعات قرنسا وإيطاليا لتلقى العلم، ولم يكن يقدر على مصاريف السفر إلى تلك البلاد البحيدة سرى أبناء المقتدرين من الاثرياء ولكن إنشاء جامعة براغ فتح باب التعليم الجامعي أمام متوسطى الحال من أبناء التجار والصناع مما أثر في مستقبل الأمة الألمانية، ولسنا في حاجة إلى أن فسردا مثل همارتن لوثر، كان يتعذر عليه أن يسافر إلى فرنسا أو إيطاليا للالتحاق بإحدى جامعاتها، وبدون الفدر الذي ناله لوثر وأمثاله من التعليم الجامعي لما قامت حسركة الإصلاح الديني وقدر لها النجاح.

ولجامعة براغ أهمسية أخسرى وهى أن تأسيس هذه الجسامعة جساء فى وقت أخذت بوهيميا تخطو فى طريق الحضارة سريعا، فالقرن الرابع عشر يمثل العصر

الذهبي بالنسبة للآدب في بوهيميا، هذا إلى أن جامعة براغ خلال السبعين السنة الأولى من عمرها قامت بدور هام في التاريخ الأوروبي، لا سيما فيما يتعلق بالحركات الدينية والقومية. والواقع أن نضوج كل أمة من الأمم الأوروبية جاء مصحوبا بحركة فكرية عصيقة تمخض عنها صدام مع الكتيسة الغربية، فنشأة الأمة الفرنسية في القرنين الثاني عشر والثالث عشر جاءت مصحوبة بالحركة الالبيجنسية، ونشأة الأمة الإنجليزية جاءت في القرن الرابع عشر مصحوبة بحركة حنا وكلف، وإن كانت اللولاردية وما ارتبط بها من آراء تحررية في الجامعات الإنجليزية قد تعرضت لكشير من الكبت، أما بوهيميا فقد شهدت في القرن الرابع عشر اشتداد تيار الحركة القومية، ولم تلبث جامعة براغ أن أصبحت مركزا لحركة حناهس وأتباعه، وهي الحركة التي اتخذت طابعا معاديا للكنيسة الغربية مشايعا للقومية المحلية.

وكانت جميع الكليات ممثلة في جامعة براغ من أول الأمر، ما عدا كلية القانون المدني،

وانقسمت كل كلية من كليات الجامعة إلى أربعة أروقة خاصة بأبناء بوهيميا وبولندا وبافاريا وسكسونيا، ومن هذا يتضح أنه إذا كانت الجامعات الأوروبية الأولى \_ مثل بولونا وباريس \_ امتازت بطابعها العالمي، بحيث أصبحت ملتقى الطلبة من جميع البلدان الغربية، فيإن الوضع جاء عكسيا في جامعة براغ؛ ذلك أن الغلبة في هذه الجامعة الانحيرة



نحت بارز يصور "حناهس" يركب عربته



كانت للعنصر الألماني الذي صار ممثلا في أروقة الباف ارين والسكسون ومعظم البولنديين، في حين ظل العنصر السلافي ممشلا في التشيكيين مغلوبا على أمره داخل الجامعة؛ لذلك اتخذ التشيكيون من جامعة براع مركزا لمدعوتهم والمطالبة بحقوقهم، كما سيتضح ذلك فيما بعد، ومهما كان الامر فإن جامعة براغ أخذت تنمو نموا سريعا حتى بلغ عدد طلبتها في أوائل القرن الخامس عشر أربعة آلاف طالب.

وإذا كانت أولى الجامعات الألمائية \_ وهى جامعة براغ \_ قد أقيصت لتحقيق أهداف سياسية ، فإن هذه الأهداف نفسها هى التي أدت إلى مولد ثاني الجامعات الألمائية في ثينا، ذلك أن هذه الجامعة الانتيرة تدين بنشأتها إلى بيت هابسبورج، وهو السبت الذي غدا منافسا خطيرا لملوك بوهيميا، ويرجع الفضل في تأسيس جامعة فينا إلى الدوق رودلف الرابع الذي أصدر براءة بذلك التأسيس في مارس سنة ١٣٦٥، ثم لم يلبث أن صدر المرسوم البابوي بالموافقة على قيام الجامعة في العام نفسه، وامتازت البراءة السابقة بطابعها الخاص الذي ميزها عن أية براءة جامعة سابقة، وإن كانت قد نصت على قيام جامعة بينا "وفق ما حدث في آثينا ثم في روما ثم في باريس" وليس هناك من شك في أن الإشارة إلى جامعة باريس في هذه البراءة تدل على مدى تأثر لائحتها بلائحة جامعة باريس وروحها، أما عن

التنظيم الداخلى لجامعة فينا، فقد وجدت فسيها أربعة أروقة تحمل أسماء النمسا وسكسونيا وبوهيميا وهنغاريا (المجر)، ولهذه الأروقة ترك أمر اختيار مدير الجسامعة مثلما كان الحال في باريس.

على أن جامعة ثينا سرعان ما تعرضت لشدائد عدة أوشكت أن تعصف بها في المهد، أهمها وقدة موسسها وكشرة المنازعات بين الدوقات المتنافسين في النمسا، وهكذا وصلت الجامعة إلى درجة بالغة من الضعف في العقد السابع من القولة الرابع عشر، حتى تم إحساؤها من جديد على يد ألبوت الشاك دوق النمسا سنة ١٣٨٣ الملي وضع لها لائحة جديدة وأمدها بكثير من عباصر القوة التي ضمنت لها البقاء.



امارين لوثر

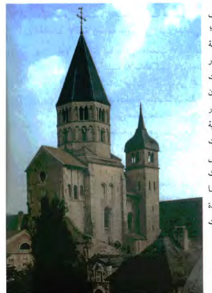




ولم يلبث قيام جامعتى براغ وثينا أن أثار روح الغيرة في نفوس أهالى مدينة إرفرت وطلبتها بحكم ما امتازت به صدينتهم من مدارس قديمة عريقة بلغت درجة كبيرة من الشهرة في أواخر القرن الثاني عشر؛ لـذلك سعى أهالى إرفرت لإنشاء جامعة في صدينتهم، حتى صدر مرسوم من البابا كلمنت السابع بذلك سنة

۱۳۷۹، وكانت جامعة إرفرت أولى الجامعات التى قامت على نمط جامعة باريس دون أن تحفظ بنظام الاروقة الاربعة. ولم تلبث هذه الجامعة أن نمت فى سرعة فائمقة حتى بلغت أوجها قرب منتصف القرن الخامس عشر، عندما قام بالتمدريس فيها أحد الرواد الأول لحركة الإصلاح الدينى، وهو "حنا وزل"؛ لذلك لم يكن غريبا أن تكون جامعة إرفرت هى الجامعة التى ارتبط بها اسم مارتن لوثر فيما بعد.

وهكذا لم تكد تبدأ الحركة الجامعية في المانيا حتى أخذت تخطو خطوات سريعة و المناتيا وحدى الجامعات في ولاية أو دولة الغيرة والرغبة في المحاكاة عند بقية الوحدات المعبورة، بالضبط مشلما كان الحال في المدن الإيطالية والدول الأسبانية في العصور الوسطى، أو في الولايات المتحدة الأمريكية في العصور الحديثة و لذلك تكاثرت الجامعات في المازة جامعتها، وساعد على ذلك أصبح لكل إمارة جامعتها، وساعد على ذلك الانشقاق الديني الأكبر؛ لأن بابوات روما كثيروا من منح براءات بإنشاء جامعات جديدة البوية أفينون.



كاتدرائية كولونا

ومن أهم الجامعات الألمانية في هذا الشطر من العصور الوسطى جامعة هيدلبـرج (سنة ١٣٨٥)، وجامعة كـولونيا (سنة ١٣٨٨) وجامعـة فورزبرج (سنة ١٤٠٢) وجامعــة لينبرج (سنة ٩٠٤١) التي جاءت وليدة هجرة من جــامعة براغ، وجامعة رستـوك (١٤١٩)، وهي أعظم مدن العصبة الهانـزية ازدهارا في القرن الخامس عشـر مما جعلها تستوعب كـثيرا من طلاب بلاد البلطيق، وجامـعة لوفان (سنة ١٤٢٥)، وجامعة تريبر (سنة ١٤٥٤) وجــامعة جريف; فولد (سنة ١٤٥٦)، التي قامت نتيجة لهجرة من جامعة رستوك إليها سنة ١٤٢٨، بعد أن وقع قرار

الحرمــان على هذه المدينة الأخيــرة وجامعــة فريبــورج (سنة ١٤٥٥) وجامــعة بازل (سنة ١٤٥٩) وجامعة انجـولشتـاد (سنة ١٤٥٩، ١٤٧٤) وجامعـة مينز (سنة ١٤٧٦) وجـامعـة توبنجن (سنة .(\EV7

وخلاصة القول في الجامعات الألمانية أنها قامت جميعها على نمط جامعة باريس فانتقلت إليها كثير من النظم والتقاليد المعمول بها في باريس، على أن هناك بعض نواح اختلفت فيها الجامعات الألمانية عن جامعة باريس، ولم تلبث نواحي الخلاف هذه أن تبلورت لتكسب الجامعات الألمانيــة في العصــور الوسطى طابعــا خاصــا قائمــا بذاته، ويمكن أن نجــمل أوجه الخــلاف بين الجامعات الألمانية وجامعة باريس في القرن الخامس عشر فيما يأتي:

أولا: احتفظ الطلبة في الجامعات الألمانية بنصيب في إدارة شئون الجامعة ولم يتركوا زمام الأمور كلية للأساتذة كما كان الحال في باريس، ففي جامعة قينا كان للطلبة صوت يعادل صوت الأساتذة في اختيار مدير الجامعة، حقيقة أن نفوذ الطلبة في الجامعات الألمانية أخذ يتضاءل منذ أواخـر القرن الرابع عشر، ولكن مدير الجـامعة ظل يختار في معظم هذه الجامعات من بين الـطلبة أنفسهم وإن لم يتم هذا الاختيار بواسطة الطلبة وحمدهم، ويرجع السبب في ذلك إلى أن الجمامعات الألمانيمة ضميت عددا كبيــرا من الأمراء وأبنائهم، فكان مما يشرف الجامعة أن يكون على رأســها أمير أو كونت، حتى وإن كان طالبا دون السن المفروضة.

ثانيا: إذا كان منصب مدير جامعة باريس قد ارتبط دائما بكلية الآداب، قان هذه الصلة لم تراع في اختيار مديري الجامعات الألمانية الذين كانوا يختارون من أية كلية من كليات الجامعة، في حين أصبح لكلية الآداب عميدها الخاص بها فقط.

ثالثًا: لم يراع في جامعات ألمانيا ارتباط أروقة الجامعة بكلية الآداب وحدها، كما كان الحال في جامعة باريس، فالأروقة في الجامعيات الألمانية كمانت أقسامًا انقسمت إلىها الجامعة بأكملها لا كلية الآداب وحدها، ولَّم يكن لهذه الأروقة في الجامعات الألمانية

ما كان لها في جامعة باريس من أهمية، بل إنها لم تلبث أن اختفت ما كان لها في جامعة باريس من أهمية، بل إنها لم تلبث أن اختفت ما ما من الجامعات الألمانية في أواخر العصور الوسطى.

رابعا: وهناك فارق أساسى بين جامعة باريس والجامعات الألمانية يتمثل فى أن الأساتذة فى الجمامعات الاخسيرة كانـوا منذ أول الأمر يتقــاضون مرتبات ثابتة، وهــكذا تمتعت الجامعة الألمانية بهيــئة تدريس ثابتة من الاساتذة الدائمين الذين صارت لهم الغلبة فى المجالس الجامعية.

خامسا: وثمة خطوة هامة خطتها الجامعات الألمانية نحو تطور منصب الأستاذية بالمعنى الحديث الذى نفهمه؛ ذلك أن جامعات ألمانيا اتجهت نحو توزيع مواد الدراسة على الأساتذة وفق ترتيب خاص يضمن تخصص كل منهم، وكان يكفى أن يقوم مدرس بتدريس مادة معينة عدة سنوات متتالية ليصبح أستاذ هذه المادة بدلا من النظام القديم السائد فى الجامعات الأخرى، والذى كان يقضى بتوزيع مواد الدراسة توزيعا جديدا فى بداية كل عام دراسى.

## جامعات بولونيا وهنغاريا والدانمرك والسويد

نشأت أولى جامــعات بولندا فى كراكاو، حيث أصدر كــازمير العظيم ملك بولندا براءة بقيام هذه الجامعة سنة ١٣٦٤، ثم أصدر البابا أوروبان الخامس مرسوما

بذلك في السنة نفسها، وقد أضفت البراءة الملكية التي أصدرها كازمير العظيم على جامعة كراكاو الحقوق والامتيازات التي تمتعت بها جامعتا بولونا وبادوا ، ومن هذا نفهم أن جامعة كراكاو قامت على نمط جامعة بولونا، بمعنى أن الـطلبة كان لهم الصوت الأول في إدارة شئون الجامعة واختيار مديرها.

ويبدر أن جامعة كراكاو تعرضت للذبول والانحلال عقب وفاة مؤسسها كازمير العظيم سنة ١٣٧٠، وما أعقب هذه الوفساة من فوضى سياسسية عمت البلاد، ويرجع الفيضل في إحياء هذه الجاسعة مرة أخرى إلى الملك لادسلاوس جاجهاو الذي استصدر من بابا روما بونيفيس التاسع

مرسوما سنة ۱۳۹۷ بإنشاه كلية للاهوت، ثم أتع ذلك سنة ۱۶۰۰ بإصدار براءة جديدة للجامعة بأكملها، وليست هناك أهبية خاصة لهذا الإحياء سوى أن الجامعة أخذت تفقد طابعها الأول الذي امتاز بسيطرة الطلبة على إدارتها وأصبح مديرها يختار من بين الأساتذة لا الطلبة، بمعنى أن الاساتذة باشروا في النهد الملطات نفسها التي تمتع بها المواقيم اساتذة باريس.

ولم تلبث جمامعة كراكاو أن نمت فى سرعة بعمد أن أحياها لايملاوس، فماجتذبت إليها طلاب العلم ليكس فقط من أنحاء بولندا بل أيضا من همعاريا وسميلزيا والمانيا، وقد بلغ



الكاتدرائية العتيقة في السويد



الطلبة الهنغاريون ـ بوجه خاص ـ نسبة كبيرة في جامعة كراكاو، مما يدل على تأخر الحركة الجامعية في هنغاريا العصور الوسطى، ويرجح أن العامل الأساسي الذي دفع الطلبة الألمان إلى الاتجاه نحو جامعة كراكاو هو أن هذه الجامعة وجد بها كرسيان للعلوم الرياضية والدراسات الفلكية، وهو أمر لم يتحقق في أية جامعة أخرى شمالي الآلب قبل سنة ١٠٥٠.

أما أولى الجامعات الهتغارية في العصور الوسطى فكانت جامعة فونفكرخن التي أسسها لويس الأول ملك هنغـاريا سنة ١٣٦٠، وإن كــان المرسوم البــابوي

الخاص بتأسيسها لم يصدر عن البايا اوروبان الخامس إلا سنة ١٣٦٧، وقد اهتمت هذه الجامعة اهتماما بالغا بدراسة القانون الكنسى، بل يقال: إن الغرض الأساسى من إنشائها كان العناية بهذه الناحية بالذات، ثم كان أن قامت جامعة هنغارية ثانية في بودا، وهي الجامعة التي أسسها سيجموند ملك هنغاريا سنة ١٣٩٥، وأصدر البابا بونيفيس التاسع مرسوم إنشائها سنة ١٣٩٥، ولم تلبث هذه الجامعة أن تحت في سرعة وأسهمت بقسط وافر من النشاط الأوروبي المعاصر، حتى أنه أوقدت خمسة من أساتدتها للاشتراك في مجمع كونستانس على أن جامعة بودا كانت قصيرة العمر، ويرجح أنها لم تستمر طويلا بعد وفاة مؤمسها سنة ١٤٠٧.

وهناك مرسوم صدر عن البابا بولس الشاني سنة ١٤١٥ يقرر أنه لا توجد في هنغاريا آية جامعة، عما يوضح أن جامعتي فونفكرخن وبودا كانتيا اندثرنا قاما في تلك السنة، ولكن انحلال هاتين الجامعتين سرعان ما أدى إلى قيام جامعة ثالثة في هنغاريا هي جامعة برسبورج على نهر الدانوب قوب الحدود النسوية، ولم تلبث هذه الجامعة الجديدة أن اجتذبت بعض أساتذة اللاهوت والقانون الكنسي والأداب الذين وفدوا إليها من فينا وفونسا وإيطالباء كذلك امتازت هذه الجامعة بالنفوق في الدراسات الفلكية بوجه حاص عما جعلها أطول عمرا من سابقتها.

أما أولى جامعات السويد فكانت جامعة آبالا التي أصدر البابا سكستوس الرابع مرسوما بإنشائها سنة ١٤٧٧ استجابة لتوسلات رئيس آساقفة أبالا وغيره من أساقفة السويد ورجال الكئيسة فيها. وقد نص هذا المرسوم على أن تكون الجامعة الجديدة على تمط جامعة بولونا وتتمتع بحقوقها وامتيازاتها، والواقع أنه لا توجد لدينا شواهد ملموسة أو وثائق معاضرة تعطينا فكرة عن لوائح هذه الجامعة في دورها الأول، وإن كان من المرجح أنها تأثرت ببعض الجامعات الألمانية مشل كولوتيا ورستوك، حيث اعتاد أن يدرس طلبة السويد حتى ذلك الوقت، ولما كان الفضل في إنشاء جامعة أبالا يرجع إلى رئيس أساقفة أبالا وزملائه من رجال الكنيسة في السويد، فإن هذه الجامعة امتازت بارتباطها الشديد بالكنيسة،



كذلك شهدت الداغرك قيام أولى جامعاتها في القرن الخامس عشر، عندما أصدر البابا سكتسوس الرابع مرسوما بإنشاء جامعة كوبنهاجن سنة ١٤٧٨ استجابة لطلب الملك كرستيان الأول، ويبدو من لـوائح هذه الجامعة أنها سارت وفق النظم المممول بها في جامعة كولونيا، وهي النظم التي أخذتها كولونيا بدورها عن جامعة فينا، وكانست كولونيا حتى ذلك الوقت الجسامعة المختبارة التي قصدها طلاب الداغرك، ما جعل كوبنهاجن تستقدم أساتذتها من كولونيا، على أن جامعة كوبنهاجن لم تلبث أن أغلقت أبوابها سنة ١٥٣٠ نتيجة للحروب الأهلية والدينية، حتى أعاد كرستيان الثالث تأسيسها على أسس بروتستانتية سنة ١٥٣٩.



تعشرت الروابط الفكرية والشقافية بين إنجلتسرا واسكتلندا فى الشطر الأخسير من العــصور الوسطى نتيجة لحرب الاستقلال التي قامت بها الأخيرة.

ولذلك أقام الطلبة السكتلنديون كلية لهم في باريس ينزلون فيها، مما يدل على أنهم صرفوا أنظارهم عن الجامعات الإنجليزية وانجهوا نسحو القارة، على أن الطلبة الاسكتلنديين لسم يلبثوا أن لمبوا صعوبة بقائهم في باريس إبان عصر الانشقاق الديني، عندما أعلنت اسكتلندا ولاءها للبابا بندكت الثالث عشر، في حين سحبت باريس ثقتها من ذلك البابا، هذا إلى أن مدينة باريس غدت مسرحا للفتر والاضطرابات عقب مقتل دوق أورليان سنة ١٤٠٧، مما جعل السكتلندين يفكرون في إنشاء جامعة وطنية خاصة في بلادهم، ويرجح أن مؤسسى الجامعات السكتلندية استمدوا نظم الجامعات الدي أسسوها من جامعات الدرجة الثانية في فرنسا \_ مثل أورليان وإنجرز \_ وهي الجامعات التي أنسوها من ربادن الذي يعتسرف بنفوذ الطلبة من ناحية دون أن يغفل حقوق الاستذة وأسقف المدينة من ناحية أخرى.

وقد قسام بتأسسيس أولى الجامعــات الاسكتلندية هنرى واردلو أسقف ســانت أندرُورْ لاعلَّى شاطئ اسكتلندا الشــرقى)، وهو الذى تخرج فى جامــعة باريس ودرس القانون المدني في جامــعة أورليان، وعندما قامت جامعة سانت أندروز سنة ١٤١٣ بدأت بكليتى اللاهوت والقَّانون الكنسى، أما كلية الطب فلم تقم فى هذه الجامعة إلا فى القرن الخامس عشر.

أما الجامعة الثانية في اسكتلندا فقد قامت في جلاسجو سنة ١٤٥٠ ، عندما أصدر البابا نيقولا الخامس مرسوما بإعلانها استجابة لرجاء جيمس الثاني ملك اسكتلندا ووليم تورنبول أسقف جلاسجو، وإذا كانت جامعة سانت أندروز قد جذبت إليها طلاب المناطق الجنوبية من اسكتلندا فإن جامعة جلاسجو قصدها معظم طلاب الاجراء الشمالية، أما تنظيم جامعة جلاسجو فلم يختلف كثيرا عن النظم المعمول بها في جامعة سانت أندروز.



وفى سنة ٤٩٤ أصدر البابا إسكندر السادس مرسوما بإعلان الجامعة الثالثة فى إسكتلندا، وهى جامعة ابردين، ويرجع الفضل فى قىيام هذه الجامعة إلى وليم الفنستون أسقىف ابردين، الذى يقال أنه درس الآداب والقانون الكنسى فى جلاسجو وباريس، والقانون المدنى فى أورليان، وليست هناك أهمية خاصة لهذه الجامعة، إذا جاءت نظمها ولوائحها شديدة الشبه بنظم الجامعتين السابقتين، ونستطيع أن نجمل خصائص الجامعات الاسكتلندية فى العصور الوسطى فيما يلى:

أولا: اندمجت الكليات والجامعة في اسكتلندا بعضهما في بعض، مثلما

كان عليه الحال في جامعات شمال ألمانيا، بحيث أصبح الاساتذة يدرسون في الكلية والجامعة دون تفرقـة، وكان هذا بعكس الوضع في باريس وأكسفـورد، حيث لم تسلك الدراسة في الكليات الطريق القديم نفسه المألوف في الجامعات.

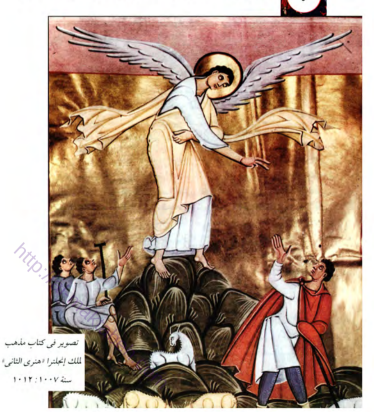
ثانيا: ظلت الفنون السبعة الحرة تكون الخطوط العريضة لمناهج الدراسة في الجامعات السكتلندية، وقد ترتب على ذلك على وكعب الجامعات الاسكتلندية في ميدان الفلسفة، حتى جاه وقت في القرنين السابع عشر والثامن عشر أصبح أعظم الفلاسفة الذين كتبوا بالإنجليزية يرتبطون بالجامعات الاسكتلندية.

ثالثا: على أن الجامعات الاسكتلندية لم تحتفظ بفسط كبير من مظاهر العصور الوسطى وطابعها في المناهج ومواد الدراسة فحسب، بل ظلت أيضا كثير من هذه المظاهر باقية في روح تلك الجامعات ونظمها حتى القرن التاسع عشر، فحتى القرن الماضى بقيت الجامعات الاسكتلندية تضم عدد كبيرا من الاحداث الذين أقبلوا على الدراسات الادبية والذين فاقوا في صغر سنهم زملا هم في أية جامعة أوروبية معاصرة، كذلك الستمر طلبة جامعات اسكتلندا وبخاصة جامعتا جلاسمجو وأبردين منقسمين حتى القرن الماضي إلى أروقة تقوم بانتخاب مدير الجامعة.

### الجامعات الإنجليزية

تحتل جامعة اكسفورد ـ أولى الجامعات الإنجليزية فى العصور الوسطى ـ مكانة هامة فى تاريخ الجامعات الأوروبية، لا لانها أم الجامعات الإنجليزية فحسب، بل أيضا بسبب الظروف الغربية التى أحاطت بنشأتها فى القرن الثانى عشر، وقد حاول البعض أن يرجع الأصول الأولى لجامعة أكسفورد إلى الفرد العظيم (٨٤٨ - ٩٨٩)، بالضبط كما حاولوا الربط بين جامعة باريس ومدرسة القصر على عصـر شارلمان، ولكن من الواضح أن مثل هذه الأفكار بعيدة عن الواقع وتنقصها الأدلة الكافية لإثبات صحتها. والمعروف أن أكسفورد لم تكن سوى قرية كبيرة بدأ اسمها يتواتر في المراجع

والمعروف أن أكسفورد لم تكن سوى قرية كبيرة بدأ اسمها يتواتر فى المراجع والوثائق المعماصرة منذ القسرن العاشسر؛ لذلك كان السمؤال الذى حبسر كشيرا من الباحشين هو لماذا قامت أولى الجامعمات الإنجليزية فى أكسفمورد بالذات، مع أنها





ظلت حتى قيام الجامعة فيها لا تتمتع بأية شهرة كنسية أو تاريخية أو مميزات مناخية تجعلها تفوز بهذا الشرف دون غيرها من أمهات المدن الإنجليزية في العصور الوسطى، هنا لا نستطيع أن نجد تعليلا واضحا لهذه الظاهرة إلا بدراسة موقع اكسفورد الجغرافي؛ ذلك أن هذه القرية امتازت بموقع متوسط جعلها في العصور الوسطى ملتقى المجامع الدينية والوفود السياسية في إنجلترا، وذلك بحكم وقوعها على الحدود بين وسكس ومرسيا، وهما أكبر الأقسام الجنوبية في إنجلترا وأكثر أجزاء المملكة تقدما، هذا بالإضافة إلى وقوعها على مجرى نهر التيمز - أعظم

الطرق المائية في إنجلترا في العصور الوسطى ـ فجمعلها ذلك قريبة من لندن وليست بعميدة عن صلب القارة وبخاصة فسرنسا، الأمر الذي سهل على طلبة العلم الوصول إليهما من أقصى الشمال وأطراف الغرب.

مخطوط من أكسفورد سنة ١٢٧٠ يصور الموسيقي والشمس والقمر



أما عن أصل جامعة أكسفورد فقد أثبتت الأبحاث الحديثة خطأ النظرية القائلة بأن هذه الجامعة جاءت وليدة تطور بعض المدارس الدبرية التي وجدت في أكسفورد في العصور الوسطى، لا سيما وأن أكسفورد لم تكن مطلقا مركزا لكاتدرائية تشرف على التعليم فيها، كما كان الحال في باريس، وقد أصبح من الثابت في التاريخ أن نشأة جامعة أكسفورد ترتبط بحوادث النزاع بين بكت وهنرى الشاني قرب منتصف القرن الشاني عشر، أي في الوقت الذي بلغ عدد الطلبة والأساتذة الإنجليز الذين أقاصوا في فرنسا بضع مئات، وفي ذلك الوقت أصدر

هنرى الثانى ملك إنجلترا أصرا يحظر فيه على أى طالب الانتقال من إنجلتىرا إلى فرنسا أو العكس إلا بإذن من الملك، كما حتم على الطلبة الذين يدرسون فى الخارج ويعتمدون على موارد تأتيهم من إنجلترا أن يعودوا إلى بلادهم فى مدى ثلاثة أشهر وإلا صودرت أموالهم، وقد ترتب على ذلك عودة كشير من طلبة العلم الإنجليز من فرنسا إلى بلادهم ليبحثوا عن وسيلة يستأنفون بها نشاطهم العلمى.

وهكذا وجدت أكسفورد نفسها حوالى ١١٦٧ - ١١٦٩ أمام مجموعة ضخمة من الأساتذة والطلاب، الأمر الذى ترتب عليه قيام مجتمع جامعى يفيض حيوية ونشاطا، ويمكن القول بأن جامعة أكسفورد جاءت في صورتها الأولى تقليدا للمجتمع الجامعى الذى كان قائما في باريس، ويبدو ذلك في قوة العلاقات بين جامعتى أكسفورد وباريس في القرن الثالث عشر، بحيث إن كل تطور جديد في جامعة باريس ظهر صداه بسرعة في أكسفورد، وسرعان ما أصبح لجامعة أكسفورد سنة لواتح مدونة وخاتم عام وموظفون إداريون، وكان صدور أول لاتحة مدونة لجامعة أكسفورد سنة المابع في العام التالى.

أما كيف استطاعت جامعة أكسفورد أن تشارك في حكم المدينة ثم تستأثر بعد ذلك بالحكم، فإن هذه الخطوات لم تتم دون نزاع بين الجامعة من ناحية والسلطات التي تحكم المدينة باسم الملك من ناحية أخرى، ولم يلبث ملوك إنجلترا أن أخداوا يضفون الامتيازات على جامعة أكسفورد من ناحية أخرى، ولم يلبث ملوك إنجلترا أن أخداوا يضفون الامتيازات على جامعة تدريجا، وفي ورجالها، مما جعل عددة المدينة ونواب الملك فيها يتنازلون عن سلطاتهم للجامعة تدريجا، وفي سيطرة أسقف لنكولن الذي لم يقتصر نفوذه على النواحي القضائية المتعلقة بالمساتذة الجامعة وطلابها فحسب، بل امتد ذلك النفوذ أيضا إلى بعض النواحي العلمية، على أن جامعة أكسفورد لم تلبث أن جامعة أكسفورد من سيطرة رجال الكنيسة مما أوقعها في نزاع مع بعض الأساقفة حتى استطاعت الجامعة أن تحقق استقلالها عن الكنيسة في القرن الرابع عشر، وقد حدث خلال الفرة التي تحررت فيها جامعة أكسفورد من سيطرة (جال الكنيسة أن ظهرت حركة المصلح الديني



حنا وكلف، وهى الحركة التى تمكنت من أن تحرز انتشارا سريعا واسعا فى إنجلترا وعلى الرغم من الأوامس البابوية التى حرمت تداول تعاليم وكلف وكتاباته سنة ١٣٧٧، وسنة ١٣٨٨، إلا أنه وجمد من رجال أكسسفورد من شايع هذه الآراء وأيدها فى شجاعة ولم تخصد الحركة الوكلفية فى جامعة أكسفورد إلا بعد مرور جيل على وفاة وكلف نفسه، هذا وإن استمرت هذه الجامعة فى المقرن الخامس عشر وكرا للولارديين، وهو الاسم الذى أطلق على أتباع وكلف.

وبالإضافة إلى الدراسات العادية التي عـرفتهـا الجامعات الأخـري ـ مثل

الآداب والطب والقانون المدنى والقانون الكنسى واللاهوت \_ اهتمت جامعة أكسفورد اهتماما خاصا بالرياضيات وما ارتبط بها من علمى الموسيقى والفلك، كذلك قامت فى أكسفورد دراسات فى اللغتين اليونانية والعبرية، ففسلا عن اللغة الفرنسية الحديثة، وأخيرا يلاحظ على جامعة أكسفورد فى القرن الخامس عشر ازدياد اهتمامها بالدراسات المدرسية، كما بدا ذلك فى رسائل ارزامس وزملائه.

أما جامعة كمبردج فترجع نشأتها إلى هجرة الطلاب من جامعة أكسفورد سنة ١٣٠٩، على ان عودة طلاب أكسفورد إلى جامعتهم سنة ١٢١٩ بسبب أزمة لكمبردج حتى كانت سنة ١٢٢٩، حين جسمع هنرى الثالث الطلبة النازحين من جامعة ياريس وسسمع لهم بالإقامة في كمسبردج، وهكذا يمكن القول بأنه لم يتم الاعتراف رسميا بكمبردج إلا بعد الهجرة التي حدثت من جامعة باريس في السنة السابقة، إذ بدأ منذ ذلك الوقت يتردد اسم كسمبردج في الوثائق الرسمية المعاصرة، ولم يصدر أول اعتراف رسمي من البابوية بجامعة كمسبردج إلا سنة ١٢٣٣ على عهد البابا جريجورى التاسع، ومنذ ذلك الوقت أخذت هذه الجامعة تنسمو نموا حشيثا وتعمل على استكمال استقلالها عن الكنيسة حتى تم لها ذلك في أواخر القرن الثالث عشر وبداية الرابع عشر، وسرعان ما أخذت جامعة كمبردج تزداد أهمية في أوائل القرن الخامس عسر؛ لتصبح مسافسا خطيرا لجامعة أكسفورد، أما عن ناحية التنظيم فقد جاءت كمبردج صورة مشابهة لأكسفورد ما عدا بعض الاختلافات الشكلية البسيطة.







امتازت جامعات العصور الوسطى بجهاز إدارى محكم يأتى على رأسه مدير الجامعة الذى كان بمثابة نـقيب الطلبة أو رئيس اتحادهم فى بولونا والجـامعات التى قامت على نمطـها، أو نقيب الأساتذة ورئيس اتحادهم فى باريس والجامعات التى قامت على شاكلتها، وكان يتولى اختيار مدير جامعة باريس أربعـة يمثلون أروقة الجامعة الأربعة، أو بعبارة أدق يمثلون كلية الآداب؛ لأن نظام

### رسم للمحكمة



الأروقة في باريس ارتبط بكلية الآداب وحدها دون غيــرها من الكليات، كما سبق أن أوضحنا، أما بقية الكليات فكان لكل كلية عميدها وهو غالبًا أقدم الأساتذة فيها، وقد ظهرت أهمية عميد الكلية في الاجتماعات الخاصة التي كان يعقدها أساتذة الكلية أو مجلسها، إذ كان هو الذي يدعو إلى الاجتماع ويتولى رئاسته، مما أدى إلى تمتعه بمركز خاص منذ سنة ١٢٦٤.

ومع أن نقيب جامعة الأساتذة احتل مكانة خاصة بارزة منذ أول الأمر، إلا أنه من الواضح أن عمداء الكليات أخذوا يتصرفون معه على أنهم أنداد لا مرءوسين له، ولكن النزاع بين الرهبـان الفقراء وجامعـة باريس في الفترة بين سنة ١٢٥٠، وسنة ١٢٦٠ أدى إلى ازدياد أهمية النقيب فاتحد أساتذة الكليات المختلفة مع النقيب للحد من نفوذ الرهبان والوقوف في وجههم، وعندما زال الخطر الـذي وحد بين كليات باريس المختلفة، وجدت بقية الكليات \_ وخاصـة كلية اللاهوت \_ أن نقيب الجامعة قد أصبح على درجـة كبيرة من النفوذ، حتى غدا ممثلا للجامعة وأساتذتها جميعا، رغم أنه في حقيقة أصره يمثل كلية الآداب وحدها، وكان أن أدركت هذه الكليات أنها وقعت تحت سيطرة مدير لا تشترك في انتخابه، ومن هنا أخذت كل كلية منها تعزز شخـصيتها باتخاذ لوائح وأختام وموظفـين خاصين بها، ولكن على الرغم من تمسك عمداء الكليات بشخصياتهم ومكانة كلياتهم، إلا أن نفوذ النقيب ظل في صعود تدريجي، وبعد أن كان حستى سنة ١٢٤٤ يختص بتنفيـذ قرارات نقابة الأساتذة فـقط، إذ به يلقب بعد ذلك بلقب «مدير الجامعة» فخاطبه البابا بهذا اللقب سنة ١٢٥٩ مما أضفي عليه مكانة سامية، وهناك وثيقة ترجع إلى سنة ١٢٨٩ ورد فسيها اسم المدير قبل أسماء عمداء الكليات ورؤساء الأروقة وأساتذة الكليات جميعا.

وهكذا يبدو لنا أن الخطوات التي وصل بها نقيب الأساتذة في باريس إلى منصب مدير الجامعة ـ الذي لا ينافسه منافس ـ جاءت تدريجية وبطيئة، ومن الصعب تحديد الوقت الذي وصل فيه المدير إلى هذه المكانة، وإن كان من الثابت أن ذلك حــدث في أواتل القرن الثالث عشر، ﴿كَالَا كل معيد يقسم عند تعيينه يمين الولاء لمدير الجامعة منذ سنة ١٢٥٦، حتى جاء وقت أصبحت فيه غالبية الأساتذة العلمانيين قد أقسموا هذا القسم للمدير، وبذلك تحققت زعامته على كافة كليات الجامعة، وهكذا صارت طاعة مدير الجامعة بمثابة حجر الزاوية في نظام جامعة باريس.

لكن لم يكد مدير الجامعة يطمئن إلى مركزه داخل الجامعة ويحقّن زعامته عملى عمداء كلياتها \_ بما فيهم عميد كلية اللاهوت \_ حتى دخل في سلسلة من المنازعات مع كبار رجال الكنيسة في باريس حول أسبقيته عليهم في المناسبات والحفلات العامة) وُقد استطاع مدير الجامعة أن يحقق لنفسه مكانة مساوية بالضبط لمكانة أسقف باريس. وإن كان بعـض المديرين قد سجلوا ـ بأسلوب



الفخر ـ كيف أنهم فى كثير من المناسبات العـامة كانوا يتقدمون الكرادلة والأساقفة ورسل البابا والسفراء ونبلاء فرنسا.

على أنهم من المهم أن نالاحظ أن مكانة مدير جامعة باريس لم تنبع من مكانته الشخصية، وإنما نبعت من أهميته التمثيلية، أى بوصفه ممثلا للجامعة وأساتذتها، هذا إلى أن المدير لم يكن المتحدث الرسمى بلسان الجامعة، وإنما كان يقوم بهذه المهمة الأخيرة أحد أساتذة اللاهوت، كذلك لم يتمتع المدير بسلطات قضائية واسعة سوى ما نصت عليه اللوائح الجامعية، وهنا يبدو الفارق واضحا بين

مدير جامعة باريس من ناحية ومدير جامعة أكسفورد أو كمبردج من ناحية أخرى، إذ اقتصر نفوذ الأول القضائي على أعضاء الجامعة دون أن يستطيع توقيع عقوبات على المذنبين سوى العقوبات الاكاديمية مثل الغرامة والإيقاف عن العمل والفصل، أما الاختيصاص القضائي الواسع الذي تمتع به مدير أكسفورد أو كمبردج فكان موزعا في باريس بين ثلاث هيئات قيضائية أو ثلاث محاكم، به مدير أكسفورد أو كمبردج فكان موزعا في باريس بين ثلاث هيئات قيضائية أو ثلاث محاكم، المحكمة الأسقف، ومحكمة البلاط الملكي، ومحكمة اللدوب البابوي في باريس، أما المدنية وما يتعلق بالامتيازات الممنوحة من القصير للجامعة إلى محكمة البلاط الملكي، أما المندوب البابوي في باريس فكان يسهر على حيماية الحقوق التي خولها البابا للجامعة، فضلا عن الفصل البابوي في باريس فكان يسهر على حيماية الحقوق التي خولها البابا للجامعة، فضلا عن الفصل في القضايا التي اختيص الكرسي البابوي وحده بالفصل فيها، وهكذا لم تبق لمدير جامعة باريس اختصاصات قضائية سوى سماع الدعاوي القائمة حول إيجارات الدور التي تستأجرها الجامعة، والفصل في الشكاوي المقدمة ضد تجار السلع التي تدخل تحت رقابة الجامعة مثل الكتب، فضلا عن التنظيمات الحياصة بمنح الدرجات العلمية والمنازعات القائمة بين الاساتذة والطلبة، أو عن النظل بخرق اللوائح الجامعة من عقوبات عقوبة الطرد أو الفصل، وأقصي ما يمكن أن توقعه محكمة المندوب البابوي الحومان والقطع من الكنيسة في حين كانت محكمة البلاط الملكي تحاكم الطلبة وفقا لأحكام القانون المدني السائد في الدولة.

أما عن المجالس الجامعية أو المجالس العامة للجامعة فيحسن لفهمها أن نكرر ما سبق أن ذكر ناه بخصوص بناء جامعة باريس، فهذه الجامعة تألفت من ثلاث كليات دراسية عليا للاهوت والقانون والطب، وكلية رابعة أقل درجة للآداب، وقد انقسمت كلية الآداب هذه على أربعة أروقة، وكان لكل كل كل دواق رئيس، وهكذا أصبح مجلس الجامعة يتألف من عمداء الكليات الأربع ورؤساء الأروقة الأربعة، بحيث يعبر كل عميد عن رأى أساتذة كليته وكل رئيس رواق عن رأى أعضاء رواقه، ولتحقيق هذا الغرض كان مدير الجامعة يوجه الدعوة إلى عمداء الكليات ورؤساء الأروقة على أن يحدد في هذه الدعوة مكان الاجتماع وزمانه الدعوة وكان الاجتماع وزمانه



والمسائل التى ستحرض للبحث ثم يقوم كل عميد ورئيس رواق بإبسلاغ الدعوة لأساتلة كليته أو أعضاه رواقه عن طريق معاون يطوف عليهم أثناء محاضرة الصباح، وعند الاجتماع تأخذ كل مجموعة من الاساتلة مكانها التقليدى الذى اعتادوا أن يجلسوا فيه داخل الكتيسة أو الدير الذى يعقد فيه الاجتماع، ويبدأ المدير بعرض كل مالة وعندتذ يناقشها كل فريق على حدة، ثم يقوم العميد أو رئيس الرواق ليعظى صوته معبرا عن رأى كليته أو رواقه،

وبعد أن يجمع المدير أصوات المجتمعين يعلن القرار النهائي الذي يعبر عن

رأى الأغلبية.

وقد عمل بجــامعات العصـــور الوسطى عدد من الموظفين لمــاعـــدة المدير والعمداء فى إدارة شنون الجامعــة ورعاية مصالحها، وتمتع هؤلاء الموظفون بالحصانة والاستيازات التى تمتع بها طلاب الجامعة، وأهم هؤلاء الموظفين:

أولاً: المعاونون، ومهسمتهم جمع اصوات الأعنضاء في المجالس والطواف بارجاه الجامعة لقراءة اللوائح على الطلبة وإخطارهم بمواعيد المحاضرات وأسماء الكتب التي يرغب أصحابها في بيعنها، وبالإضافة إلى هؤلاء المعاونين العموسيين وجد لكل أستاذ معاون خاص يرعى الحجزة التي يتحضر فينها الاستاذ ويقوم بتنظيفها مرتين في الشهر.

ثانياً؛ مسجل الجامعة وهو الموظف المسئول عن تدوين اللوائح والقرارات وحفظها.

ثالثًا: سكرتيز الجامعة، ولم تظهر وظيفته إلا في القرن الخامس عشر ومهمته القيام بأعمال السكرتارية.

رابعًا؛ الموظف المالي، وقد ظهرت وظيفته في القرن الخامس عشر أيضًا، وأصبح مسئولًا عن رعاية أموال الجامعة والإشراف على إيراداتها ومصروفاتها.

خامسا: السعاة الذين يقومون بتوصيل الاسوال إلى الطلبة من فريهام، بحيث صار هناك ساع لطلبة كل متطفة يجلب إلى آينائها ما يبعث به ذويرهم من أموال وغيرها.



دراسة الفلسفة - تصوير للفنان چورچينو سنة ١٥٠١ - إيطاليا





لم يكن للجامعات مبان خاصة بها في أول الأمر، وإنما كانت كل كلية من الكليات وكل رواق من الأروقة التابعة للجامعة تستعير كنيسة أو ديرا معينا تعقد اجتماعاتها فيه، أما المحاضرات كانت تستأجر لها دور خاصة، في منزله، وقد واجه الأساتذة صعوبات جمة في سبيل العشور على غرفة أو مكان يلقون فيه محاضراتهم، في حين كانت هذه الصعوبات بالغة بالنسبة للمعيدين، أما الاحتفالات الكبرى مثل منح الدرجات العلمية فكانت تتم في كاتدرائية المدينة،

وهكذا نسمع أن جامعة بولونا اعتادت أن تعقد اجتماعاتها في دير القديس دومنيك حيث كمان يحفظ خاتم الجامعة، في حين كانت جمامعة أكسفورد تعقد اجتماعاتها في كنسيسة القديسة مارى.

والواقع أن الجامعات الأوروبيــة في العصور الوسطى بدأت حياتها فقيــرة، ليست لها موارد خاصة أو أوقاف تمعتمد عليها، اللهم سوى بعض المخصصات الضئيلة التي خصصت لأغراض معينة مثل مساعدة الطلبة الفقراء، على أنه يمكن القول بأن فقر الجامعات الأوروبية في هذا الدور من تاريخها كان في حقيقة الأمر مصدر قوتها، وهي القوة التي تمثلت في مقدرة الجامعة على الانتقال بسهولة من مكان إلى آخر، والهجرة من مدينة إلى أخرى فيي حالة اصطدامها بقوي معارضة، كنسية أو علمانية، وفي هذه الحالة كان من السهل على الجامعة أن تنقل جميع ممتلكاتها التي لا تتعدى مصروفات الطلبة وخاتمها، ولم يكن من الصعب على الجامعة في حالة الهجرة أن تعثر على مـقر جديد لها، فحيـثما عثرت على غـرف كافية تستأجـرها لأغراض الدراسة، وعلى كنائس وأديرة تستأذنها في عقد اجتماعاتها فيها كان يمكن أن تقوم الجامعة، ولم يكن ذلك إلا في بداية القرن الرابع عشر عندمـا لجأت الأروقة في باريس إلى الاشتراك في استئــجار مدارس خاِصِةً بها، كذلك حـدث في ذلك القرن أن اغتصبت جـامعة أكسفـورد مبنى حديثًا من مبـاني الكنيسة واتخذته مقرا لاجتماعات مجلسها، ومنذ بداية القرن الخامس عشر أخذت الجامعات الأوروبية تقيم منشآت خاصة بها وإن كان يجدر بالملاحظة أن هذه الفترة شهدت بداية تدهور نفوذ الجامعات بعد أن أخذت تفقد استقلالها تدريجيا، ويعبارة أخرى فإن الجامعات الأوروبية انصرفت في القرن الخامس عشر نحو العناية بإقامة مبانى جامعية جديدة دون الاهتمام بالاحتفاظ باستقلالها أو رعاية مستواها العلمي، وهكذا كان الفقر مصدر قوة الجامعات الأوروبية في العبصور الوسطى، فلما أثربت هذه الجامعات اعتراها الضعف والوهن.





كان الأساتذة يلقون محاضراتهم أول الأسر في غرف يستأجرونهما لهذا الغرض، أو في المنزل الخياص بالأستاذ ننفسه، وفي الحيالات التي يحاضر أستاذ

مشهور لا تتسع الغرف العادية لمستمعيه الكثيرين كان يستعار مبنى عـــام أو قاعة فسيحة فى المدينة ليلقى فيها الأستاذ محاضراته، ويقـــال: إن ارنريوس نفسه كان يلقى محاضراته فى مكان مكشوف بجوار إحدى الكنائس فى بولونا.

ولم يكن هناك جدول ثابت للمحاضرات في جامعات المعصور الوسطى، إذ كان من الصعب تحديد الجدول لارتباط الدراسة بمواعيد دق أجراس الكنائس، ومع ذلك فإنه يبدو أن جدول جامعة بولونا اشتمل على ثلاث محاضرات يوميا أهمها التي في الصباح وتستمر نحوا من ساعتين، واثنتان بعد الظهر تستمم إحداهما ساعتين والأخرى ساعة ونصف، وإذا كانت محاضرات الصباح تنهى حوالى التاسعة وسباحا، فإن معنى ذلك أن الفترة بين التاسعة والواحدة والنصف بعد الظهر كانت فترة راحة يستجم فيها الطالب ويتناول غذاءه، وإن كان يحدث أحيانا أن يأخذ الطلبة محاضرة إضافية في هذه الفترة.

أما طريقة التدريس فتصح لنا مما رواه أحد طلبة بولونا، إذ روى عن أستاذه في القانون ـ أود فريدوس ـ أنه كان يفتتح محاضرته بقوله: «سأعطيكم أولا ملخصا لكل موضوع قبل التعرض للنص، وبعد ذلك سأوضح لكم مدلول كل مادة ومعناها، ثم أقرأ صعكم النص بقصد تصحيحه، وبعد ذلك ألخص لكم مرة أخرى ما تشمله المادة من مبادئ قانونية، ثم أتعرض لمناقشة ما يبدو فيها من متناقضات، مع إضافة المبادئ القانونية العامة التي يمكن أن نستخلصها من النص وتوضيح الصفات المميزة له، وما قد يكون فيه من مزايا أو عيوب.

فإذا اتضح أن هناك نصا قانونيا يتطلب إعـادة الشرح بسبب أهمـيته أو صـعوبته فسـأعود للتعرض له في إحدى المحاضرات المسائية».

وقد حرم على الاساتذة تحريما باتا اتباع الطريقة الإملائية في المحاضرات، مما جعل أساتذة بولونا يتبعون أسلوب المناقشة والمحادثة في محاضراتهم، ويتضح من النـص السابق أن الاساتذة كان لهم الحق في إعطاء محاضرات إضافية بعد الظهـر لإعادة شرح موضوع هام أو تفسير مشكلة لم يتسع لها الوقت صباحا، أما في وقت الصوم الكبير فكانت تبطل دروس بعد الظهر لتعقد بدلها

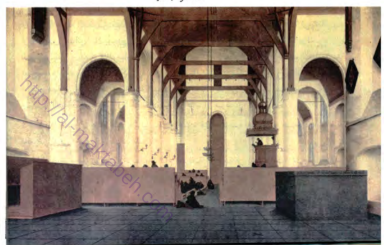


مناظرات عامة يرأسها مدير الجامعة، وكانت محاضرات الأستاذ عرضة لأن يقطعها المعاون في أية لحظة فيدخل قـاعة الدرس ليستدعى الأستـاذ لمقابلة المدير، أو ليقرأ إعلانا أو ليذيع على الطلبة والأساتذة بيانا جديدا.

ولم يكن الأستاذ حر التصرف في محاضراته وإنما كان مجبرا على اتباع نظام دقيق لا يحيد عنه، فإذا تخطى فقرة أو فصلا عوقب بغرامة، كما كان محرما عليه أن يؤجل مسألة غامضة حتى نهاية المحاضرة خوفا من أن يكون هذا التأجيل بقصد التهرب منها، وكان الوضع في جامعات العصور الوسطى ـ كما هو اليوم \_

أن يتوسع بعض الأساتذة في الأجزاء الأولى من المناهج، مما لا يترك متسعا للأجزاء الأخيرة، ولتجنب هذا الوضع قسمت كتب القانون في بولونا إلى أجزاء بحيث يجب أن يتهى الأستاذ من كل جزء في وقت معين، وكان المغروض أن يضع كل أستاذ في بداية العام الدراسي مبلغا من المال عند صراف تحده الجامعة بحيث يتعهد الصراف بعدم رد هذا التأمين للأستاذ إلا بإذن من المدير، فإذا تأخر أستاذ في التدريس ولم ينجز الجزء المطلوب في الوقت المحدد، غرم باقتطاع جزء من التأمين المحفوظ عند الصراف، ولضمان تنفيذ هذه التعليمات وغيرها تنفيذا دقيقا ألفت لجنة من الطلبة في بولونا لمراقبة سلوك الاساتذة وتقديم تقارير عن المخالفين.







مخطوط من كتاب دراسي فرنسي . (في المركز يبدو أفلاطون وأرسطو)

ولم يكن الطالب ملزما بحضور أكشر من ثلاثة أيام في الأسبوع ويتخيب ﴿ بِاقِي الأيام، في حين كان الأستاذ في بولونا لا يستطيع أن يتغيب عن الجامعة يوما واحدا لعذر قهرى طارئ، إلا بعد أن يحصل أولا على موافقة طلبته، ثم بعد ذلك على موافقة المدير، فإذا كان في نيته مغادرة المدينة وجب عليه أن يودع مبلغا معينا من المال ضمانا لعودته، وكان على الطلبة أن يبلغوا عن الأستاذ المهمل غير المواظب على عمله، هذا إلى أن الأستاذ الذي لا ينجح في الحصول على خمسة كلاب مستمعين على الأقل كان يعتبر غائبًا ويتعرض للغرامة، كذلك حوسب الله على المرابعة على المرابعة المرا

الأساتذة في بولونا حسابا دقيقا صارما على مراعاة المواعيد، فكان على الأستاذ أن يبدأ محاضرته عند دق أجراس القداس في الكنيسة، أو في وقت مبكر عن ذلك إذا أراد، كما كان محرما عليه أن يستمر في محاضرته بعد دق الأجراس مؤذنة بانتهاء المحاضرة، ولضمان تنفيذ ذلك على الطلبة أن يغادروا غرفة الدراسة فورا عند دق الأجراس وإلا تعرضوا هم أيضا للغرامة.

أما في جامعة باريس فقد انقسمت الدراسة أيضا إلى محاضرات أساسية تلقى في الصباح وأخرى أقل أهمية تكون بعد الظهر، وكانت المحاضرات الأساسية يلقيها الأساتذة في أوقات معلومة في الصباح وفي أماكن محددة، أما المحاضرات الثانوية فيمكن إلقاؤها في أي وقت من أوقات النهار فيما عدا الأوقات المحددة للمحاضرات الأساسية، ومن الواضح أن المحاضرات الأساسية خصصت لدراسة الكتب والنصوص الرئيسية، في حين خصصت محاضرات بعد الظهر لدراسة الكتب الفرعية.

ولما كان تنظيم جامعة باريس قام على أساس جعل السلطة في قبضة الأساتذة، فإن الطلبة لم يستطيعوا أن يفرضوا فيها البقيود الشُّدياة التي فرضها طلاب بولونا على أساتذتهم، ومع ذلك فقد وضع لجامعة باريس نظام يكفل حسن تأدية الأسانذة لمهامهم في دقة وأمانة.

وكان الطلبة في جــامعات العصور الوسطى يجلسون أثناء المحــاضِرة على وسائد من الهِّشِ مفروشة على الأرض، واستمر ذلك حتى القرن الخامس عشر عندما أخَّذ طلبة الجامعات يجلسون على دكك أو أدراج؛ مما جعل لائحة باريس الصادرة سنة ١٤٥٢ تحرم هذه السنوة في حزم، وتفرض على الطلبة الجلوس أثناء المحاضرة على الأرض احتى لا يتسرب الكبيرياء إلى نفوسهما كذلك حرم على الأساتذة تحريما باتا اتباع الطريقة الإملائية في المحاضرات حتى يعتمدوا على المناقشة والمحادثة، بل ذهبت اللـوائح الجامعية إلى تحديد السرعة التــي رجب أن يتكلم بها الأستاذ أثناء المحاضرة، فطلب إليه أن يحاضر بسرعة حتى لا يتمكن الطلبة من كتابة ما يقول، فإذا أضفنا إلى ذلك ندرة الكتب في العصور الوسطى أدركنا أن الطالب في تلك العصور كان عليه أن يعتمد على قوة ذاكرته إلى حد كبير، ويبدو أن الطلبة اشتديت بهم الرغبة في تــدوين ما يقوله الأستاذ،

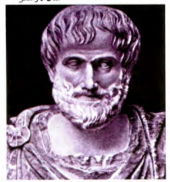




لوحة مدرسة "أثينا" التي تجمع فلاسفة الإغريق (وفي المقدمة يجلس "ابن رشد") من أعمال "رفائيل سانزيو" عصر النهضة الذهبي

بحيث إن لائحة الجامعة حذرت كل من يحاول إجبار الأستاذ على الإملاء عن طريق «الصياح أو الصفير أو الزئير أو إلقاء الأحجار . . » .





تنوعت الكليات في جامعات العصور الوسطى، وكذلك المواد التي كانت تدرس فيها، وإن تشابهت هذه المواد في مختلف الجامعات، وإذا كنا قد سبق أن ذكرنا أن كل جامعة من الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى تخصصت في إحدى الدراسات العليا، فليس معنى ذلك أنها أهملت بقية الدراسات، فجامعة بولونا مثلا تفوقت في القانون المدنى، ولكن وجدت بها - إلى جانبه- دراسات في القانون



الكنسى واللاهوت والطب وغيرها. . ونستطيع أن نستعرض استعراضا سريعا أهم مواد الدراسة التي حظيت بالعناية في الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى:

أولا: القانون المدنى، وكان مركز دراسته جامعة بولونا والجامعات الاخرى التى تفرعت عنها فى إيطاليا وأسبانيا وجنوب فرنسا وغيرها، وقامت دراسة القانون المدنى على أساس الشروح التى كتبها فيقهاء القانون منذ عهد أرنريوس.

ثانيا: القانون الكنسى، وقعد اهتمت به الكنيسة اهتماما كبيرا؛ لأنها وجدت في اتساع دراسته التساع النفوذها ودعامة لها، وكانت أهم مراكز دراسته بولونا وباريس ومنهما انتقلت دراسته إلى كثير من الجامعات التي تفرعت عنهما، ولكن القانون الكنسى لم يدرس في باريس بالروح العلمية نفسها التي درس بها في بولونا، أو في الجامعات التي قامت على غط بولونا مثل أورليان وإنجرز وتولوز، وقد حاول البابا هونريوس الثالث أن يجعل دراسة القانون مقتصرة على القانون الكنسي وحده، دون أن يدرى أن مثل هذه الدراسة لا يمكن أن تزدهر في بيئة لا يدرس فيها القانون الروماني، وبيدو أن كلية القانون الكنسي في باريس اشنهرت بكثير من المساوئ والعيوب، مثل تفشى الرشوة وشراء الدرجات العلمية وغيرها؛ لأن هذه الكلية ضمت فئة كبيرة من أبناء الطبقات الراقية الذين طمعوا في الحصول على مناصب عالية في الكنيسة عن طريق دراسة القانون الكنسي، أما المراجع التي قامت عليها دراسة القانون الكنسي في جامعات العصور الوسطى فكان أهمها مجموعة القوانين التي جمعها جراشيان في جامعات العصور الوسطى فكان أهمها مجموعة القوانين التي جمعها جراشيان والتي عرفت باسم مجموعة القانون الكنسي أو باسم «مراسيم جراشيان».

قالثا: اللاهوت، وكانت كليته إحدى الكليات الأساسية في جامعات باريس وأكسفورد وكمبردج، فضلا عن جامعات أخرى عديدة وبخاصة في إيطاليا وأسبانيا وفرنساء ويبنما أخدت المناهج الدراسية في الأداب تتجه نحو الاختصار كلما تقام الموقت بالعصور الوسطى، إذ بالعكس يحدث في كلية اللاهوت، حيث أخدت المناهج الدراسية تتجه نحو التفصيل والإطالة، وهكذا أصبح من الفترورى في جامعة باريس أن يقضى الطالب خمس سنوات في دراسة اللاهوث للحصول على البكالوريوس فيصبح معيدا، في حين كان عليه أن نقضى ثلاث سنوات أخرى للحصول على الدكتوراه بحيث تكون سنه عندئذ فوق الخاصة والثلاثين، أما المراجع الأساسية التي قامت عليها دراسة اللاهوت في جامعات العصور الوسطى فكانت الإنجيل ثم كتاب الأحكام لواضعه بطرس للمارد.



وإذا كان بعض البابوات - لا سيما بابوات إشينون قبل الانشقاق الديني - قد حاربوا مبدأ تدريس اللاهوت في الجامعات الأسبانية وعلى رأسها جامعة شلمنقة، وذلك بدافع الرغبة في الاحتفاظ لجامعة باريس باحتكار الدراسات اللاهوتية، فإن الموقف أخذ يتغير بعد ذلك عندما بدأت جامعة باريس تناصر مبدأ استقلال الكنيسة الفرنسية، ومن ثم اتجه البابوات في القرن الخامس عشر مثل مارتن الخامس (١٣١٧ - ١٤٣١) \_ نحو تشجيع دراسة اللاهوت في شلمنقة لنافسة جامعة ماريس.

رابعا: الفلسفة والمنطق، وقد احتلت الدراسات الفلسفية والتأملية مكانة هامة في جامعات العصور الوسطى وبخاصة جامعة باريس، في حين أن هذه الدراسات لم تنجح في أن تحرز المكانة نفسها في الجامعات الإيطالية، وكان القرن الثالث عشر أزهى عصور الفلسفة المدرسية نتيجة لاتصال الغرب بالفلسفة الشرقية ـ الإسلامية واليونانية والإسرائيلية ـ وما ترتب على ذلك من إحياء فلسفة أرسطو الطبيعية والميتافيزيقية في غرب أوروبا، وهكذا نتج عن نشاط حركة الترجمة عن العربية واليونانية إلى اللاتينية أن أخذ غرب أوروبا يعرف الكشير من تعاليم أرسطو ويعرف أن الطبيعة المحسوسة تقدم للفكر البشرى حقلاً أوسع من اللاهوت غير المحسوس.

على أن فلسفة أرسطو - كما وصلت غرب أوروبا عن طريق شروح ابن سينا وابن رشد وموسى بن ميمون وغيرهم - اتخذت صورة يمكن تسميتها وحدة الطبيعة أو الوجود، وهي صورة لم تترك إلا مجالا ضيقا لتعاليم المسيحية الخاصة بوجود الله والحلق والحياة الأخرى والحساب، وهكذا أصبحت المشكلة الكبرى أمام مفكرى القرن الثالث عشر هي هل يجوز تدريس هذه الآراء الجديدة جنبا إلى جنب مع اللاهوت في جامعة باريس وغيرها من الجامعات؟ حقيقة إن الكنيسة اعتقدت في أول الأمر أنها بإشرافها على الجامعات الناشئة - وبخاصة جامعة باريس - ضمنت لنفسها السيطرة على دائرة الفكر الغربي بحيث لا تتسع هذه الدائرة أكثر مما تريده لها الكنيسة، ولكن وصول فلسفة أرسطو الجديدة إلى غرب أوروبا أحدث انفجارا فكريا عنيفا، فأقبل طلاب العملم على هذه الفلسفة بشراهة بالغة غير مسالين بتعارضها مع مبادئ الكنيسة، حتى أصبح من العبارات المألوفة قول المعاصرين: "إنك تستطيع أن تكسب السباق إذا أثبت أن أرسطو في جانبك».



وهكذا ثارت البابوية لتدريس آراه أرسطو وشمروح ابن رشد في جامعة باريس، فاصدر مجمع باريس الكنسى قرارا بتحريم هذه الدراسة سنة ١٢١٠، وتكرر هذا التحريم عدة مرات، ولكنه لم يجد في منع أحرار المفكرين.من مواصلة دراستها حتى سمح البابا أوروبان الخامس سنة ١٣٦٦ بأن يمتحن طلاب باريس في جميع مؤلفات أرسطو دون استثناه.

أما عن الكتب المقسرة فيفهم مما سبق أن مؤلفات أرسطو وشروح فسلاسفة العوب لها احتلت المكانة الأولى في تدريس الفلسفة في باريس، في حين كان الاعتماد في دراسة المنطق على منطق أرسطو ومدخل فرفريوس الصورى.

خامسا: الأدب اللاتيني (النحو والبلاغة) احتلت اللغة اللاتينية مكانة كبيرة في جامعات العصور السوسطى؛ لأنها كانت لغة التسدريس بتلك الجامعات، وبالتسالى فإن راغب الالتحاق بالجسامعة كان عليه أن يكون ملما بها قراءة وكتابة، على أن معرفة اللغة اللاتينية لم تكن ضرورية لفهم المحاضرات في جامعات العصور الوسطى فحسب، بل إنها كانت الأداة التي يمكن أن يتفاهم بها كل طالب مع أساتذته وزملائه الوافدين من مختلف الأقاليم والبلاد الأوروبية، فيضلا عن أن الشكاوى والدعاوى والمعاملات الرسمية داخل الجامعة كانت تتم باللغة اللاتينية؛ لذلك نصت لوائح كثير من الجاسعات الأوروبية في العصور الوسطى على عدم إجازة أي طالب يثبت أن لغته اللاتنة غد سلمة.

وق البدال المناه المناه

وقد الحطت النظرة نحو البلاغة والنحو في جامعات القانون وعلى رأسها جامعة بولوال إذ أحد الاتجام يحود بأن هذه الدراسات حبيانية وليس لها وظيف سوى إعداد التلاميذ

درس الطب – من لوحات رمبرانت – عصر النهضة





درس الرياضيات - من لوحات ليونارد دافينشي

للدراسات الأخرى العالية، أما عن جامعة باريس فيان العناية بالمنطق والفلسفة و وبخاصة فلسفة أرسطو الجديدة لم تلبث أن استحوذت على نشاط المعاصرين، عما أدى إلى إهمال الدراسات الأدبية المرتبطة بالنحو والبلاغة، على أن ذلك لم يحل دون انتعاش اللغة اللاتينية في القرنين الثاني عشر والثالث عشر، كما يظهر ذلك بوضوح من الرسائل المنثورة والاشعار التي ترجع إلى اللاتيني على كتاب يرسكيان الذي الغه عند ملطع القرن السادس، كما اعتمدت دراسة النحو مطلع القرن السادس، كما اعتمدت دواسة النحو مطلع القرن السادس، كما اعتمدت دواسة والسادس، وغيرهم من أدباء الرومان.









سادسا: الطب، شغفت العقلية الإيطالية في العصور الوسطى بدراسة الطب فاهتم الإيطاليون بها اهتماما كبيرا لا يقل عن اهتمامهم بدراسة القانون، ولم تقستصر العناية بدراسة الطب على جامعة سالرنو في جنوب إيطاليا، بل امتدت أيضا إلى جامعة بولونا وغيرها من الجامعات الشمالية، ومنها انتقلت إلى مونبلييه وباريس وغيرها من جامعات فرنسا وأسبانيا، ولكن يلاحظ أنه مع أن ممارسة مهنة الطب تجلب الأرباح الطائلة دائما لصاحبها، إلا أن الأطباء لم يصلوا

مطلقا في جامعات العصور الوسطى إلى المستوى الرفيع الدنى بلغه رجال القانون؟ لذك لم تحصل كلية الطب في بولونا على الامتيازات نفسها التي حصلت عليها كلية القانون؟ أما في باريس فإن طلبة الطب لم يصلوا إلى المستوى العلمي الرفيع الذي اشتهر به طلبة سالرنو أو مونبليبه، وكان يشترط للحصول على درجة الدكتوراه في الطب أن يكون الطالب فوق العشريين سنة، وأن يكون قد قضى خمس سنوات في دراسة كتب الطب المقررة، وملما إلماسا كافيا بالفنون الحرة، كذلك اشسترطت بعض الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى أن يقضى طالب الطب فترة تمرين عملي تحت إشراف أحد الأسائذة المعروفين لإجازته لدرجة الدكتوراه، أما المراجع على عبيه مثل هيبوقرط، ثم مؤلفات قسطنطين الأفريقي وإسحق بن سالم ونيقولا السالرنوي، واستمر ذلك حتى القرن الرابع عشر عندما وصلت إلى الجامعات الأوروبية تراجم كاملة المؤلفات العرب مثل ابن سينا وابن رشد والرازي وعلى بن العباس وعندئذ أصبحت هذه المؤلفات عماد تدريس الطب في الجامعات الأوروبية، واستمر بعضها يدرس في مونبليه حتى القرن الثامن عشر.

سابعا: الرياضيات والعلوم، فاقت جامعة أكسفورد غيرها من الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى في اهتمامها بالعلوم والرياضيات، وهناك ظاهرة أخرى غربية م هي أن الإخوان الرهبان (الغرير) تزعموا العناية بهذا القسم من الدراسات، وبخاصة فرانسكان أكسفورد الذين ظهر منهم بعض علماء مثل جروستست وروجر بيكون ارتبطت أسماؤهم بالنهضة العلمية التي شهدها الجزء الاخير من العصور الوسطى في أوروبا، وليس هناك من شك في أن هذه النهضة العلمية قامت على أساس حركة الترجمة العظيمة التي شهدها غرب أوروبا في القرن الثاني عشر والتي ترتب عليها الإفادة من مؤلفات الخوارزمي في الحيساب والجبر وحساب المثلثات، وكتابات



البتانى فى الفلك، وأبحاث الحسن بن الهيئم والخازن البصرى فى الطبيعة، وجابر بن حيان فى الكيمياء وغيرهم مسن أعلام الفكر العبريى، وهكذا استقى رجال الجامعات الأوروبية مبدأ العلم التجريبى من هؤلاء الأعلام العرب وطبقوا هذا المبدأ على أبحائهم.

ثامنا: اللغات الشرقية (اليونانية والعمبرية والعربية) أدركت بعض الجامعات الأوروبية في المحصور الوسطى أهممية اللغات الشرقمية ــ السونانية والعبدية والعربية ــ فأدخل كمثير منها دراسة هذه اللغات فسها منذ

القرن الشالث عشر، هذا إلى أن صجمع ڤينا سنة ١٣١١- ١٣١١ قرر تدريس هذه اللغات الشرقية الثلاث في خمس جامعات، هي جامعة البلاط البابوي بروما وجامعة باريس وجامعة باريس وجامعة أكسفورد وجامعة بولونا وجامعة شلمنقة، وعلى الرغم من أن الباعث على هذا التفكير من جانب أحد المجامع الدينية لم يكن علميا وإنحا كان كنسيا تبشيريا، إذ استهدفت البابوية تمكين رجال الكنيسة من معرفة هذه اللغات ليتخذوها أداة لنشر المسيحية بين المسلمين واليمهود وغيرهم من العناصر غير المسيحية في أسبانيا والشرق الأوروبي، إلا أنه لا يمكن إغفال أثر تدريسها في جامعات أوروبا العصور الوسطى.

تاسعا: اللغة الفرنسية، استاز العصر الـذى نشأت فيه الجامعات الأوروبية بظهور بوادر اللغات القوصية الحديثة كالفرنسية والإيطالية، ولم يكن لهذه اللغات شأن كبير في حياة الجامعات في أول الأمر، إذ ظلت اللغة اللاتينية هي اللغة العالمية المستخدمة في العلم والتـعليم، ولكن لم يلبث بمرور الزمن أن أخـذت هذه اللغـات الناشـئة تنتشر، حتى وجد في جامعة أكسفـورد - من المعلمين والمتعلمين - من اهتـموا في أواخر العصور الوسطى - بدراسة اللغة الفرنسية بوجه خاص، ولا شك في أن هذه العناية التي أظهرتها أكسفورد نحو لغة أوروبية حديثة لم يكن لها مثيل في أية جامعة أخرى من جامعات أوروبا في العصور الوسطى.

عاشرا: الموسيقى، أما الموسيقى فكان لها شأن كبير فى الحياة الأوروبية فى العصور الوسطى لارتباطها بالكنيسة ومباشرة الطقوس الدينية، وقعد ظلت الموسيقى الأوروبية شبه بدائية طوال العصور المظلمة، حتى بدأ يظهر فى القرن الثانى عشر نوع من الانسجام والتوافق بين ألحانها، وهكذا أخذت الموسيقى الأوروبية تتقدم فى الشطر الأخير من العصور الوسطى، فارتقت كتابة النوتة الموسيقية، وأصبح فى الإمكان تدوين



مختلف الاصوات والانغام ومراعاة التوزيع الموسيقى على الآلات المختلفة، ولم تكن الجامعات الاوروبية الناشئة بمعزل عن هذا المفن، إذ اهتم بعضها يتدريس الموسيقى ومنح درجات علمية فيها، ويأتى على رأس هذه الجامعات جامعات أسبانيا، ثم جامعة أكسفورد التى منحت الدكتوراه ـ لأول مرة ـ فى الموسيقى، وإن كان حملة هذه الشهادة ظلوا فى العصور الوسطى دون غيرهم من حملة الدكتوراه فى فروع المعرفة الاخرى.



من المعروف أن الكتب والمكتبات تعتبر دعامة أساسية لاية بيئة علمية؛ ولذلك احتلت المسائل المتعلقة بالكتب وتبادلها جزءا كبيرا من عناية الجامعات في العصور الوسطى، ففرضت رقابتها على صناع الرفائق الجلدية التي استخدمت أول الأمر في الكنابة وعلى المزخرفين الذين قاموا بتسجيدها، ثم بعد ذلك على تجار الورق عندما عرفت أوروبا استخدام الورق عن طريق العرب و أواخر العصور الوسطى و وكان على صناع الرفائق وتجارها أن يحضروا بضاعتهم إلى مكان معين لتحديد أثمانها بواسطة لجنة إشراف صدير الجامعة، وبعد تحديد أثمان الرفائق المجلوبة نظل في مكان عام قرب الجامعة منة أدبع وعشرين ساعة حتى يتمكن أهل الجامعة من أساتذة وطلبة من شراء حاجتهم بالتسعيرة، ثم يسمح بعد ذلك بحمل ما تبقى من البضاعة إلى سوق المدينة لعرضه على عامة المشرين، وفي باريس نجح مدير الجامعة في فرض ضريبة معينة على تجار الرق تشمل كل ما يبيعونه من رقائق في باريس، وقعد أصبحت هذه الفسرية مصدرا هاما من مصادر دخل وظيفة المدير.

أما عن الكتب والمؤلسفات العلمية، فقد وضعت الجامعات نظاما دقيمةا للإشراف عليها وتبادلها عن طريق الاتجار أو الاستعبارة، ومن الثابت أن الكتب في أوروبا العصور الوسطى كانت باهظة الائمان، وقبلية العدد، ولكنها كنانت أطول عمرا وأكثر بقياء منها اليوم، وإذا كنان تجار الكتب المستعملة يجنون اليوم أرباحا طائلة، فيإن هذا الوضع لم يسوع به في العصور الوسطى عندما غذا الكتبي بمشابة وسيط بين البائع والمشترى مقبابل عمولة معينة يتقاضى نصفها من البائع والنصف الآخر من المشترى، وكذلك في حالة بيع الكتب الحديدة كان التاجر يقوم بدور الوسيط بين المشترى وقد وجد الكتبية والنساخون موردا ثابتنا لهم في بولونا؛ لأن نظم هذه





مخطوط من إنجيل "بورى" جامعة كمبردج سنة 1150 - انجلترا

الجامعة فرضت على كل أستاذ يلقى محاضرة أن يسلم هذه المحاضرة مكتوبة إلى الموظف المختص بالجامعة ليعطيها بدوره لكتبي يتولى نشرها.

وإذا خالف أستاذ هذا الأمر فإنه يتعرض لغرامة مالية، وفي الوقت نفسه وضعت جامعة بولونا نظاما دقيقا لحماية الطلبة والأساتذة من استخلال تجار الكتب، حتى أنهـا حرمت بيع أي كتـاب يبلغ ثمنا معـينا إلا في حضور مسجل الكليـة، أما في باريس فـقد ألفت الجامعة لجنة من ستة أعضاء مهمتـهم التفتيش على الكتبية والنساخين، فإذا وجدوا نسخة من كتـاب محرفة أو بها أخطاء أجبروا الكتبي على دفع غـرامة مالية، وإذا اشتـرى طالب كتابا أو أستـاجره ووجد به أخطاء في النسخ وجب عليه أن يخطر إدارة الجامعة حتى تعاقب الكتبي، وكان على الأساتذة والطلبة أن يقدموا ما لديهم من كتب خاصة عند الطلب لمراجعة الكتب المباعة عليها ومقارنتها بها.

وفق تسعيرة ثابتة وضعتها الجامعة، فضلا عن بيع الكتب وشرائها، وعلى الرغم من أن كل كتبى وقق تسعيرة ثابتة وضعتها الجامعة، فضلا عن بيع الكتب وشرائها، وعلى الرغم من أن كل كتبى احتفظ ببعض النساخين لنسخ الكتب، إلا أن تجارة الكتب في العصور الوسطى كانت تدور حول بيع وشراء الكتب المستعملة لا الجديدة، وهكذا قام الكتبية في تلك العصور بوظائف الناشر والبائع وأمين المكتبة، وفي حالة تأجير كتاب كان لابد للمستأجر من دفع تأمين للكتبي يسترده عند إعادة الكتاب، وفي جميع الحالات لم يسمح بنداول كتاب ـ سواء للنسخ أو للقراءة \_ إلا بعد تصحيح ما عسى يكون فيه من أخطاء، وبعد أن تحدد قيمة الإيجار بواسطة لجنة من أربعة أساتذة وأربعة أو أية طريقة أخرى، إلا بعد أن يحظر الجامعة ويحصل على موافقتها خوفا من أن يخرج الكتاب من متناول رجال الجامعة، ولمنع حدوث تواطؤ بين تجار الكتب يقصد به استغلال المشترين فرض من متناول رجال الجامعة، ولمنع حدوث تواطؤ بين تجار الكتب يقصد به استغلال المشترين فرض على الكتبية أيام ـ على طلبة الجامعة وأساتذتها.

وقد اتسعت تجارة الكتب اتساعا كبيرا في المدن الجامعية في العصور الوسطى، حتى أن باريس أصبح فيها سنة ١٣٦٦ ثمانية وعشون من كبار تجار الكتب المعتمدين، فضلا عن صغار التجار الذين لم يكن لهم حوانيت والذين لم يسمح لهم بالتعامل إلا في الكتب قليلة الأهمية، ولا شك في أن الاساتذة فاقوا الطلبة في شراء الكتب واستنجارها ولكن الطلبة اضطروا أحيانا إلى شراء الكتب، لا سيما طلبة اللاهوت الذين كان عليهم أن يحضروا المحاضرات ومع كل منهم نسخة من الإنجيل أو من كتاب «الاحكام» لبطرس لمبارد، كما كان يجب على طلبة المنطق والفلسفة أن يحضروا محاضراتهم مزودين بنسخة من النص الذي يدرسونه، وقد فرضت جامعة فينا عقوبة الطرد على الطالب الذي يحضر المحاضرة دون الكتاب المطلوب.

ولم تعرف الجمامعات الأوروبية نظام المكتبات إلا في القيري الخامس عشر، حتى أن هذا القرن يسمى في أوروبا "عصسر إنشاء المكتبات"، ففي المكتبة يستطيع طالب العلم أن ينفرد بنفسه بعيدا عن جمو الجدل والمناقشات ليجد بين صفحات الكتب كثيرا مما يطمع في الحمصول عليه من

-



معلومات، وقد أقام همفرى \_ دوق جلوستر \_ مكتبة لجامعة أكسفورد حوالى سنة ١٤٣٧، واحتوت هذه المكتبة كثيرا من المؤلفات التي عرفتها أوروبا في العصور الوسطى، فيضلا عن عدد من الكتب الكلاسيكية \_ اليونانية واللاتينية \_ وبعض مؤلفات المفكرين الإيطاليين المعاصرين، ولا شك في أن هذه كانت المرة الأولى التي يصل فيها شبعاع النهضة الإيطالية إلى أكسفورد، مما كان له أثر كبير في مستقبل النهضة في بلاد الغرب الأوروبي.



أما عن الامتحانات والإجازات العلمية في جامعات أوروبا في العصور الوسطى، فكان لها أهمية كبيرة في التنظيم الجامعي، وهناك بعض اختلافات في المراسيم الخاصة بنظم الاستحانات والإجازات بين الكتلتين الكبيرتين اللتين انقسمت إليهما الجامعات في تلك العصور، الأمر الذي يتطلب منا الكلام على نظم الامتحانات في بولونا ثم في باريس، كل جامعة على حدة.

ففى بولونا جرى العرف بأن يقوم الطالب بدراسة القانون المدنى خمس سنوات، يسمح له بعدها بأن يحاضر فى موضوع صعين من المواضيع القانونية، وهذا التصريح يجعل من الطالب معيدا، وكان المعيد يحاضر أو بمعنى أدق يعيد المحاضرات التى القاها الأستاذ - مرتين فى الأسبوع؛ وذلك بقصد المران لا بقصد تعليم الطلبة المستمعين، ولما كان هذا النوع من المحاضرات التى يلقيها المعيدون لا تصادف قبولا كثيرا من الطلبة، فقد لجأ بعض المعيدين الطموحين إلى إغراء الطلبة على حضور محاضراتهم بتقديم هدايا أو رشاوى أو قروض لهم، وهنا نلاحظ عدم وجود امتحان رسمى يفرض على الطالب فى بولونا لكى يصبح معيدا، بحيث إن درجة البكالوريوس - التى يحصل عليها بوصفه معيدا - لم تكن لها أهمية علمية كما كان الحال فى باريس أو أكسفورد.

ويلاحظ في جامعات العصور الوسطى أن التطابق كان كبيرا بين لقبى «أستاذا و«دكتور» وفي باريس كان لقب أستاذ هو الغالب في مختلف الكليات، في حين كان لقب (دكتور) هو المفضل عند أساتذة القانون في بولونا، وللحصول على هذه الدرجة في بولونا كان الطالب يمر بامتحانين: أحدهما خاص والآخر عام، الأول هو الاختبار الحقيقي للوقوف على مقدرة الطالب وكفايته العلمية، في حين كان الثاني مجرد حفل جامعي شكلي، وقبل أن يسمح للطالب بالتقدم للامتحان الأول يقوم رئيس الرواق الذي يتبعه الطالب بتقديمه لمدير الجامعة ليسمح له بتأدية الاضحان، وعندئذ يقسم الطالب على أنه مستوقى جميع الشروط وأنه مسيدقع الرسوم المقررة للمدير نقسه، كما يتعهد بطاعة المدير، وفى خلال الاسبوع السابق للامتحان يقوم أستاذ الطالب - أو أى أستاذ آخر - يتقديمه إلى رئيس شماصة بولونا - يوصفه الرئيس الديني الذي يمتح الدرجات العلمية بشفويض من البابا - وعندئذ يشهد الاستاذ أمام رئيس الشماصة بأن الطالب آهل للخول الامتحان.

وفي صباح يوم الامتحان يحضر الطالب قــداسا في الكنيسة، ثم يتقدم أمام هيئة المستحنين الذين يحــددون له جزءًا من القــانون الكنسي أو المدني حـــب

تخصصه - ليمتحن فيه ، وبعد ذلك ينصرف الطالب إلى منزله ليعكف على ذراسة الجزء المحدد له ثم يعود في مساء اليوم نفسه إلى الكاتدرائية - أو أى مكان آخير عام في المدينة - حيث يجتمع آساتذة الجامعة برئاسة رئيس الشمامسة لامتحان الطالب، وإن كان دور الاخير سليبيا في هذا الامتحان . ويبدآ أستاذ الطالب بتقديم تلميذه ثم يقسم الطالب أمام هيئة الاساتذة على احترام هيئة الامتحان وقوراراتها، وبعد ذلك يلقني الطالب ملخصا أو عرضا علميا للجزء الذي أعده في الصباح، ثم يمتحن في هذا الجزء بواسطة اثنين من الاستذة يقسمان على أنهما لم يحبطا الطالب علما بالاستلة التي سيوجهانها إليه، ولما كان هذا الموقف من المواقف الصعبة، التي يحتاج الطالب فيها إلى قدر من المعتمن أن يعامل المعالب من المستحن أن يعامل الطالب أغلبية الاصوات اعتبر ناجحا وقام رئيس الشمامسة بإعلان النتيجة.

وبنجاح الطالب في هذا الامتحان الجامى يصبح مرخصا، أي جائزا على الرخصة أو الليانس التي تعطيه حق التدريس الجامعي، ولكنه من الناحية الرسمية لا يصبح استاذا أو دكتورا إلا بعد أن يتم الامتحان العام الذي بعقد بعد مدة قريبة، هذا وإن كان بعض الطلبة يرغون في تأجيل هذا الامتحان العام بسبب كثرة نفقائه التي لا يتحملها الفقراء منهم، والواقع، إن فكرة هذا الامتحان العام سواء في الجامعات الإيطالية أو جامعات شمال أوروبا - مستمدة من مبدآ معروف في القانون الروماني وهو تقليد الشخص مهام وظيفته الجديدة في حفل عام، فضلا على في ذلك من اعتراف هيئة التدريس بهذا الزمل الجديد؛ لذلك تجلت في هذا الامتحان العام حب العفلية الاوروبية بوجه عام - والإيطالية بوجه خاص - لمظاهر الابهة والفخامة و فعبل اليوم المحدد للاحتفال يطوف الطالب بأنحاء المدينة لدعوة الموظفين العموميين وأصدقائه الشخصيين لحضور المخلس ويكون الطالب في طوافه للقيام بهذه المهمة راكبا في ووكب كبير يتقدمه معاونو رئيس الخمامية وفي يوم الحفل يخرج الطالب إلى الكاتدرائية يصحبه استاذه وزملاؤه وسط دق الطبول ونفخ الزمور، وفي الكاتدرائية ينتقي الطالب بحنا في وكوم تخصصه ويدافع عن وجهة نظره ونفخ الزمور، وفي الكاتدرائية ينتقي الطالب بحنا في وكوم تخصصه ويدافع عن وجهة تظره



امام مجموعة من زملائه يمثلون دور المعارضين؛ وبذلك يقوم الطالب ـ لأول مرة ـ بدور الاستاذ في مناقشة علمية ، وبعد ذلك يلقى رئيس الشماصة كلمة يختشمها بإعطاء الطالب حق تدريس القانون المدنى أو الكنسى ـ أو كليه ما ـ حسب حالته وذلك بتفويض من البابا وباسم الثالوت المقدس، وعندما يتسلم الطالب شعار مهنة التدريس الجامعي يجلس في كرسي الأستاذية وبيده كنتاب مؤرخ مفتوح في القانون، ثم يضع أمستاذه خاتما ذهبيا في إصبعه ويصافحه ويقبله قبلة الأبوة، وهكذا ينتهى الحفل العام فينصرف الدكتور الجديد في موكب كبير يحيط به زملاؤه وأصدقاؤه وسط دق الطبول ونفخ الزمور.

وإن نظرة للقبها على نـظم النقابات التجارية والمهنية في العصور الــوسطى لتصور لنا مدى الشابه الشــديد بين الحفلات التى كانت تحــيها هذه النقابات عند قــبول عضو جديد فــيها، وبين الحفل الجامعي السابق لقبول عضو جديد في هيئة التدريس ــ أو نقابة الأسائذة.

قفى كلتا الحالتين كان على العضو الجديد أن يدفع ثمن قبوله فى الهيئة الجديدة، وكان المتبع فى الهائة الجديدة، وكان المتبع من أول الأمر أن يرسل الدكتور الجديد بعض الهدايا والشباب إلى الاساتذة والمعاونين وغيرهم من الموظفين الرسميين الذين أسهموا فى الاحتفال به، ولكن هذه الهدايا اتخذت بعد ذلك صفة نقدية عالية، وإن كانت بعض الأقسشة من نوع معين تقدم أيضا لفريق من الناس، وبالإضافة إلى الرسوم المفروة، كان عسلى العضو الجديد أن يقدم بعض الهدايا - مثل قضازين وقلنسوة وبعض الحلوى - لكل أستاذ من أعضاء الهيئة التي انضم إليها والتي قبلته عضوا فيها، فضلا عن رئيس الشمامسة.

ولكن لا شك في آن الغراسة الكبرى التي كان يتحملها الزميل الحديد هي الوليمة التي فرض عليه أن يولها لزملاته وأصدقائه، وقد غالي البعض في هذا النوع من الحفلات حتى أن الطلبة الاغتياء كانوا يقيمون بهذه المناسبة حفلات للمبارزة، كما كان يطلب منهم في الجامعات الاسبانية إقامة حفل لمصارعة النيران، وخير ما يصور لنا عظم النفقات التي كان يتحملها الخريج في هذه الحفلات أن مجمع قبينا أصدر قانونا بالا تزيد نفقات الحفلة فيها على ثلاثة آلاف صلدى، ولم تدخل في هذا المبلغ الرشاوى العديدة التي كان الطالب مضطرا لتقديمها قبل الامتحان،

وعندما يسمح للمعيد بإلقاء دروس يدفع للأستاذ مبلغا من المال مقابل قيامه بإلقاء محاضراته في مدرسة الاستاذ، وبذلك يتمكن الأخير من جمع إيجار المدرسة السنوى عن هذا الطريق، وتعتبر هذه المرحلة هامة جدا بالنسبة للمعيد، إذ يحرص على كسب سمعة طيبة وجذب أكبر عدد ممكن من المستمعين، ليس فقط من بين الطلبة بل أيضا من رجال الدين أو المارة بالطريق، كما يحاول إغراء المستمعين على البقاء لسماعه بتقديم النبيذ والحلوى لهم، وفي هذه الأثناء يواصل المعيد المعيداده للحصول على اللبسانس أو إجازة التدريس، حتى إذا انقضى على

تسجيله بالجامعة خمس سنوات أو ست فإنه يستـطيع أن يتقدم لامتحان الليسانس بشرط أن يكون بلغ العشرين من عمره.

وكان هذا الامتحان الخاص بالليسانس \_ أو إجازة التدريس \_ محور خلاف طويل في جامعة باريس بين أمين الكاتدرائية ورابطة الأساتذة، لتمسك كل من الطرفين بحقه في الإشراف عليه ومنح الشهادة الخاصة به، وفيما يتعلق بكلية الآداب كان الامتحان يتم في أول الأمر بواسطة أمين الكاتدرائية أو مندوبه وأربعة من الاساتذة المختصين، ولكن سرعان ما تضاءل الدور الشخصي الذي يقدم به أمين الكاتدرائية في هذا الامتحان وأصبح يكفي أن تقوم لجنة من أساتذة الكلية بامتحان طلبة الليسانس، وبعد ذلك يرسل الناجحون إلى أمين الكاتدرائية لإجازتهم، وفي اليوم المحدد للاحتفال بمنح درجات الليسانس للطلبة الناجحين يتقدم هؤلاء الطلاب في زيهم الأكاديمي على هيئة موكب يتجه من دير ماتورين إلى الكاتدرائية أو إلى دير القديسة جنيفيف، يصحبهم مدير الجامعة ورؤساء الأروقة ويسبقهم معاونو الكليات وهناك يقدمون إلى أمين الكاتدرائية واحدا بعد آخر فيتسلمون منه إجازة الليسانس باسم الثالوث المقدس، على أن الحصول على هذه المدرجة لا يعنى أن صاحبها قد أصبح أستاذا فعلا إلا بعد أن يتم قبوله في رابطة هيئة التدريس، وكانت عملية القبول هذه تتم في حفل عام يعقد بعد ستة أشهر من الحفل الأول.

وفى هذه الفترة يحضر صاحب الليسانس أمام مجلس الرواق الذى ينتمى إليه ليحصل على موافقة الرواق على هذه الخطوة، وعندئذ يقسم الطالب على طاعة المدير وكليته ورواقه وأن يحترم نظم الجامعة، أما الإجراءات الخاصة بالحفل العام فتشبه تلك التى رأيناها في بولونا، سواء في مظاهرها أو نفقاتها الباهظة.

ونخرج مما سبق بأن الامتحانات والحصول على الدرجات العلمية كانت من المسائل الباهظة التكاليف في جامعات العمصور الوسطى، بسبب كثرة نفقات الحفلات والهدايا والرشاوى وغيرها من الاعباء، هذا بالإضافة إلى ارتفاع قيمة الرسوم التى كان على الطالب أن يقدمها للجمامعة؛



للحصول على درجة علمية، وقد حاولت اللوائح الجامعية في أواخر العصور الوسطى تحديد الرسوم التي يدفعها الطالب للحصول على درجة علمية، ولكن حتى مع هذا التحديد ظلت رسوم الامتحان الجامعي باهظة تفوق طاقة الكثيرين، وحسبنا أن مجمع فيينا سنة ١٣١١ قرر ألا تزيد الرسوم التي يدفعها الطالب للحصول على الليسانس على ثلاثة آلاف فرنك بأى حال من الأحوال!

وبمراجعة سجلات الجامعات في العصور الوسطى اتضح أنه من بين الطلبة الذين يسجلون كل عام بالجامعة لا يصل إلى درجة البكالوريوس إلا نسبة لا تتعدى

النصف، ونصف هؤلاء الأخيرين هم الذين يستطيعون الـوصول إلى درجة الليسانس، ومن المحتمل أن يكون سبب ذلك حرمان الطلبة الكسالى من دخول الامتحانات بناء على تعليمات من أساتذتهم.

هذا مع ملاحظة أن التساهل في منح الدرجات العلمية \_ وهي آفة عمت منها الشكوى في كل عصر \_ أخذ يزداد وضوحا في الجامعات الأوروبية في القرن الخامس عشر، وكثيرا ما وجهت تهمة التساهل هذه إلى أساتذة باريس، كما وجهت التهمة إلى أساتذة جامعة ليسزج حوالي منتصف القرن الخامس عشر بإفشاء سر الأسئلة للمستحنين قبل الامتحان، وإذا كانت طبقة النبلاء والأثرياء قد تمتعت بنفوذ كبير وامتيازات واسعة امتدت إلى مختلف أركان المجتمع الأوروبي في العصور الوسطى، فإن هذه الامتيازات لم تلبث أن تطرقت إلى الجامعة، فأصبح لأبناء النبلاء امتيازات خاصة وإعفاءات من بعض الامتحانات الجامعية، وكانت جامعة كمبردج هي آخر جامعة أوروبية تخلصت من هذه الامتيازات في العصور الحديثة.

وأخيرا ينبغى الإشارة إلى أن الامتحانات في جامعات أوروبا في العصور الوسطى تضمنت ركنا هاما عن لياقة الطالب من الناحية الخلقية، وعن مسلكه أثناء الدراسة ذلك أن الدرجة العلمية لم تكن مجرد شهادة بأن الطالب اجتاز امتحانا معينا، وإنما كانت بمثابة تصريح له بمباشرة مهنة جديدة، مما تطلب التأكد من حسن سيره وسلوكه وهكذا حدث في جامعة فينا سنة ١٤٤٩ أن تقدم ثلاثة وأربعون طالبا للحصول على إجازة الليسانس، فاستبعد منهم سبعة عشر، بعضهم لاساءة الأدب أثناء الحديث مع أساتذتهم، وبعضهم لعدم مراعاة أصول الزى الاكاديمي، وبعضهم للاتهامهم بالمقامرة والنشاجر المسلح، وغير ذلك من الاسباب التي لا تمت للمستوى العلمي بصلة.



A

فرضت الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى زيا أكاديميا خاصا على طلابها، ففي الجامعات الإيطالية حسمت اللوائح أن يرتدى الطلبة عباءة سوداء (Cappa)، أما في جامعة باريس فكان المفسروض أن يكون الطلبة من رجال الدين، لارتباط الجامعة ونشاطها بالكنيسة، ومن ثم فسرض العرف ـ أو فرضت اللائحة ـ على الطلبة أن يرتدوا رداء القساوسة ويحلقسوا رءوسهم على

طريقتهم، ونجد كثيرا من اللوائح الجامعية في العصور السطى تحسرم بعض الاوضاع الخاصة والاحذية والجوارب الملونة، المتبرها المعاصرون خروجا عن حدود اللياقة والحشية، بل إن بعض الجساسات عرمت على طالبتها أن يحسونا في طريقهم إلى يركبوا في طريقهم إلى يركبوا في طريقهم إلى المتبعة أو أن يحتفظ



زی الطالب یظهر فی لوحة



أحدهم بفسرس، وإن سمح لهم بالاحتفاظ ببغال، ولم تكتف لوائح الجامعات بتحديد الحد الاقصى لشمن الملابس التي يجوز للطالب أن يرتديها، بل فرضت غرامات مالية كبيرة وعقوبات مشددة على المخالفين.

أما الأساتذة فكانت لهم عباءات أو أرواب خساصة بهم، يحيث حرم عليهم الظهور بسدونها في أى حفل جسامعي أو مناسسبة عسامة، وكان المشفروض في هذه الأرواب أن تكون سوداء، ولكنسها حليت في القرن الرابع عسشر ببسعض الأشرطة

الحمراء، أما غطاء الرأس بالنسبة للأساتذة فكان قلنسوة من الفراء السنجمابي أو الصوف أو غيرها حسب اخمتلاف مكانة الأستماذ العلمية، وعند نهماية القرن الرابع عشم أخذ الأساتذة يستمبدلون



بالقلنسوة الشقيلة المصنوعة من الفراه أخرى خفيفة مصنوعة من الحرير، وذلك خلال فصل الصيف ولم يقتصر ارتداء القلنسوة الجامعية على الاساتذة، وإنما شمل الخريجين أيضا فضلا عن رؤساء اتحادات الطلة.

زى الأسانذة – وكتاب فى العلوم الطبيعية – باريس سنة ١٥٦٢



تمتعت جامعـة باريس فى العصور الوسطى بعطلة صيفيـة طويلة كانت تبدأ من ٢٨ يونية وتســـــمر فى كليـــة الآداب حتى ٢٥ أغسطس، وفـــى كليـــى اللاهوت

والقانون الكنسى حتى ١٥ سبتمبر، وقد أسر البابا جريجورى التاسع بألا تزيد العطلة الصيفية فى جامعة باريس عن شهر واحد، ولكن احسجاجات البابوية المتكررة لم تفلح فى وقف الاتجاه الذى ساد الجامعات الشمالية نحو التمتع بعطلة صيفية طويلة، أما فى بولونا فكانت الدراسة تبدأ يوم ١٩ أكتوبر وتستمس حتى نهاية الأسبوع الأول من سبتمبس، ومعنى ذلك أن جامعة بولونا لم تحظ بالعطلة السنوية الطويلة التى تمتعت بها الجامعات الشمالية وعلى رأسها باريس وأكسفورد.

وبالإضافة إلى العطلة السنوية وجدت أعياد دينية عطلت فسيها الدراسة في جميع الجامعات الغربية، وأهم هذه العبطلات عطلة الاحتفال برأس السنة وكانت تستمر عشرة أيام، وعطلة عيد الفصح وتستمر أسبوعين، فضلا عن أعياد الكارنفال وكانت تمتد ثلاثة أسابيع، كذلك تمتعت جامعة بولونا بيومين عطلة بمناسبة أسبوع العنصر، وذلك بدلا من العطلة القصيرة التي تمتعت بها بقية الجامعات الإيطالية في أوائل مايو. وفيما عدا ذلك فقد تقرر في كثير من جامعات العصور الوسطى أن يكون يوم الخميس من كل أسبوع يوم عطلة، وذلك إن لم يحدث أثناء الأسبوع حفل http://al-maktabah.com جامعي يستدعى تعطيل الدراسة في يوم آخر غير يوم الخميس.





ربما تصور البعض أن الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى لم تضم إلا أعدادا صغيرة محدودة من الطلبة، وذلك إذا قارنا هذه الأعداد بالآلاف التي تستوعبها الجامعات الحديثة اليوم، ولكن إذا تذكرنا أن المدن الأوروبية نفسها ظلت حتى نهاية العصور الوسطى محدودة المساحة والسكان، وأن هذه المدن لم تضم في المتوسط سوى بضعة آلاف من الافراد، فإنه يتضح لنا أن الجامعات الأوروبية غدت في العصور الوسطى قوة كبيرة بفضل جموع الطلبة الذين استوعبتهم.

وقد بلغ متوسط عدد الطلاب في كل من جامعتي باريس وبولونا في العصور الوسطى ستة آلاف طالب، أما أكسفورد فكان أقصى ما بلغه عدد طلابسها في العصور الوسطى ثلاثة آلاف طالب، في حين بلغ عددهم في براغ - قبل هجرة الالمان سنة ١٤٠٩ - ألف وخمسمائة طالب. أما بقية الجامعات الألمانية فلم يزد طلاب إحداها على ألف ولم يقل عن ثمانين، ومثل ذلك يقال عن الجامعات الأسبانية وبقية الجامعات الفرنسية والإيطالية.

وجرت العادة بأن يتجسم الطلبة الأغراب في المدينة الجامعية في منطقة واحدة تكون بمثابة حي للطلبة، وذلك بقصد مسلامة الطلبة من ناحية، وحماية الامن العام في المدينة من ناحية أخرى، وهكذا أخذنا نسمع عن الحي اللاتيني في باريس ـ الذي ما زال قائما حتى اليوم ـ وعن أحياء مشابهة في بقية المدن الجامعية، وقد نصت البراءة الخاصة بإنشاء جامعة ڤيينا على أن يحاط حي الطلبة فيها بسور قوى لتحقيق الأغراض السابقة.



اختلفت السن التى يتـقدم فيها الطالب للالتحــاق بإحدى الجامعات الأوروبيــة فى العصور الوسطى، وإن كان يبــدو أن هذه السن تراوحت فى معظم الأحــيان بين الثالثــة عشرة والســـادسة



عشرة، وامناز طلاب القانون بوجـه عام بأنهم كانوا أكبر سنا من طلاب الدراسات الأخرى نتيجة لأن الدراسات القانونية تتطلب شيئا من الإدراك والنضج.

وينبغى أن نذكر عند الكلام على حياة طلبة الجامعات فى العصور الوسطى أن هؤلاء الطلبة كانوا يعميشون فى ظروف غير ملائمة واختلفت اختلاف واضحا عما يشعر به طلبة الجامعات الحديثة اليوم من أمن واستقرار وتوافر المعدات اللازمة لمواصلة حياتهم العلمية فى يسر وسهولة، فكان الطالب فى العصور الوسطى

يخرج من بلدته في سن مبكرة ويسلك طرقا غير آمنة مليئة بالمصاعب والأخطار حتى يصل إلى باريس أو بولسونا أو أكسفورد . . وعندئذ يسبدأ في إعداد نفسه للحياة وسط بيئة جديدة صعبة لممارسة حياة جديدة.

## السهرات في العصور الوسطى





فإذا قبل الطالب بالجامعة فإنه كان لا يسجبر على الالتحاق بفسرع معين أو التتلمة على أستاذ محدد، وإنما تترك له الحرية في اختيبار نوع الدراسة والاستاذ وكما سسمح له بالحضور ثلاثة أيام لدى الاستباذ الذي يختاره، حتى إذا ما أعسجه شرحه وعلمه دفع المصروفات الجامعية، أما بخصوص إقامته فلم يكن الطالب المغترب ملزما في أول الامر - مهما كان حديث السن - بأن ينزل تحت إشراف أحد الاساتذة، وإنما صار له مطلق الخيار في اختيار السكن الذي يلائمه في المدينة، أو أن يشترك مع زملائه في المدينة، أو

ويبدو أن مشكلة المساكن وارتفاع الإيجازات كانت من المشاكل الاساسية التى واجهت طلبة الجامعات فى العصور الوسطى، حتى جرى الوضع فى المدن الجامعية منذ زمن مبكر على أن تقوم لجنة مشتركة من طلبة الجامعات واساتذتها من ناحية وأهالى المدينة من ناحية آخرى بتحديد قيمة إيجازات المساكن التى يتغلها الظلبة، وفى سنة ١١٨٩ أصدر البابا كلمنت الثالث موسوما يحقل على الاساتذة والطلاب أن يعوضوا على أى مالك أجرا لمسكنه يقوق الأجر الذي يدفعه زميل لهم يشغل المسكن فعلا، حتى لا يذهب الطلبة الفقراء ضحية الأغنياء، قبإذا نزلت مجموعة من الطلاب فى نزل فإن العرف جرى بأن يختاروا أحدهم ليتولى وتاسة الدار على أن يتمتع بنوع من السلطان على أن يتمتع بنوع من السلطان على زملائه، وكمان يختار الهداء الرئاسة فى أول الأمر أقدم الطلبة الناولين فى الدار شم أصبح يراعى فيه أن يكون معيدا . أي من حسلة البكالوريوس ـ حتى وجدت الجمامات أنه من الشرورى تحقية والمناذ من البائدة الجامعات أنه من الشرورى تحقيق على كل أستاذ من المائدة الجامعة .

وهكذا تطور الامر حتى فرضت الجامعات على الطلبة المغتربين أن ينزلوا في نسرًا يراسها أساتذة، ووضعت لهذه النزل بعض التنظيمات بحيث إن الطالب الذي يطرد من أحدها لا يقبل في أخر، كما حرم على السطلبة أن يبقوا خارج النزل بعد الثانينة أو التاسعة مساه، وعندتذ يغلق باب النزل الخارجي ولا يفتح إلا في الصباح ولم يحرم الطلبة من تناول الخمور في النزل ولكنهم منعوا عن اصطحاب نساء مشبوهات داخل النزل فيإذا تكرر ذلك من أحد الطلبة ثلاث مرات يفصل بعد إنداء.

أمنا القواعد الاساسية التبي وضعت لتنظيم حيناة الطلبة فتجد معظمها ينصب على موضوعين: أولهما تحريم حمل السلاح، وتاتيهما تحويم المقامرة، أما حمل السلاح فقد نهت عنه المجالس الجامعية، ولكن لما كانت حياة الطلبة في تلك العصور مهددة بكثير من الأعطار، فقد نصت اللوائح على أنه يجوز للطالب الذي يخشى على نفسه هجوم عدو مقاجئ أن يطلب من الجامعة حمل سلاح بصفة استثنائية، أما التشاجر والسكر والمقامرة فكانت أكشر المساوئ التي فاضت بها حياة الطلبة في الجامعات في العصور الوسطى؛ لذلك فرضت اللواتح الجامعية عقوبات مشددة، لا على لاعبى القمار فحسب ـ بل على المتفرجين أيضا، ولم تعبأ الجامعات الأوروبية في أول الأمر ـ حتى القرن الثالث عشر ـ بفرض قبود على حرية الطلبة بقصد حفظ النظام وتأديب الخارجيسن عليه، وكل ما هنالك هو أن الطلبة الخارجين على القوانين المدنية والكنسية كانوا يعاقبون بالسجن أو بعقوبة الحرمان، في حين عوقب المخالفون للواتح الجامعية بالحرمان من الكنيسة أو بدفع غرامات مالية، ولكن لم تلبث أن أخذت اللواتح الجامعية تهتم ـ بعد ذلك ـ بالحد

من عبث العبابئين ومؤاخذة المخالفيين بالشدة وتوقيع بعض العقوبات البدنية عليهم، فضلا عن الطرد من الجامعة، وهناك تعريفة طريفة للغرامات التى فرضتها بـعض لوائح الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى على الطلبة المخالفين، تفاوتت فيها قيمة الغرامة حسب أهمية الذنب، فإذا أمسك الطالب حجرا بنية قذف أستاذه به حكم عليه بغرامة بسيطة، وإذا ألقى الحجر على الأستاذ فعلا ولكنه لم يصبه ازدادت قيمة الغرامة، أما إذا أصابه فإن الغرامة نكون فادحة!.

أما عن البرنامج اليومى لطلبة الجامعة في العصور الوسطى، فيلاحظ أنه لم يوجد في اللوائح الجامعية ما ينص على ضرورة حضور الطلبة صلاة الصباح في الكنيسة قبل دخول المحاضرة الأولى، ولم يكن ذلك إلا في القرن الخامس عشر عندما نصت لوائح بعض الكليات على ذلك، وكانت أولى محاضرات الصباح تبدأ في الساعة السادسة صباحا في فصل الصيف أو السابعة في فصل الشتاء، ويبدو أن هذه المحاضرة كانت تستمر مدة طويلة حتى أنها كانت تستغرق في بعض الأحيان ثلاث ساعات.

وقد اعتبرت وجبة الإفطار نوعا من الترف لا ضرورة له؛ ولذلك كان الطلاب يتناولون وجبتين في اليوم الواحد، إحداهما وجبة الغذاء أو الوجبة الأولى في الساعة التاسعة أو العاشرة صباحا والأخرى وجبة العشاء أو الوجبة الثانية وكانت في الحاسة مساء ومعنى ذلك أن الفترة بين السادسة والعاشرة صباحا كانت أنشط فترات الدراسة، وبعد أن يتناول الطلبة وجبة الغذاء يقضون بعض الوقت في الحديث والراحة، ثم تستأنف المحاضرات صرة أخرى في الشائية عشرة ظهرا لتستمر حتى وقت العشاء في الحاممة مساء، وبعد العشاء تأتى فترة الاستجمام والترويح عن النفس، وفيها ينساب الطلبة في شوارع المدينة حتى الشامنة أو التاسعة صاء يمرحون ويشربون، وفي الوقت المحدد يعود الطلبة إلى نزلهم ليستأنفوا استذكار دروسهم ويواصلوا المناقشات العلمية فيما بينهم.





جرى بعض الكتاب على المبالغة في انخفاض مستوى معيشة طلبة الجامعات في أوروبا في العصور الوسطى، لا سيما ذلك الـفريق من الطلبة الذين ضمـتهم بعض المؤسسات الخيرية أو الكليات المنزلية، والحقيقة أن الطلبة الجامعيين في أوروبا في العصور الوسطى انتموا إلى جميع طبقات المجتمع، مع اسـتثناء أحط

هذه الطبقات ـ لا أفقرها؛ لذلك اختلف مستوى معيشة الطلبة اختلافا بينا نتيجة لاختلاف المركز الاجتماعي للطالب، فهناك طائفة من أبناء النبلاء والأمراء، وهؤلاء استمسروا يعيشون في البيئة الجامعية الجديدة نفس المعيشة التي اعستادوها في قصورهم أو حصونهم فينزل الواحد منهم في نزل خاص به أو مع مجموعة من أبناء طبقته ومع طائفة من الخدم والحراس يعنون بشئونه، وهناك من ناحية أخرى الطالب الفقير المعدم الذي اضطر إلى الاستجداء ليعيش أو إلى العمل في خدمة الغير للحصول على ما يساعده في مواصلة حياته الجامعية.

وقد وجدت في ثيينا بعض نزل للطلاب يقوم نزلاؤها بالتسول بانتظام في أوقات صعينة على أن توضع حصيلة ما يجمعونه في صندوق عام ينفق منه عليهم جميعا، بل وجدت كذلك في بعض الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى تراخيص بالتسول يمنحها أمين الكاتدرائية أو مدير الجامعة للطلبة الفقراء حتى يتمكنوا من الحصول على مقومات الحياة، ولسنا بحاجة إلى الإشارة إلى أن سنة التسول والشحاذة التي استنها الرهبان الفقراء (Mendicants) جعلت احتراف التسول في تلك العصور من المهن المقبولة نسبيا، حتى أصبح كثير من الناس في البلاد الأوروبية يأنفون من العمل في الفلاحة ولا يأنفون من التسول، هذا إلى أن تسول الطلبة اتخذ طابعا دينيا يشبه تسول الراهب، حتى اعتبر المعاصرون الإحسان إلى طالب مقابل الدعاء للمحسن بالثواب لا يقل أثرا وأهمية عن تقديم زكاة للكنيسة ورجالها، وكانت الجامعة من جانبها تساعد هؤلاء الطلبة المعوزين عن طريق إعفائهم من جزء من الرسوم المستحقة عليهم، فيضلا عن أجور المحاضرات، وفي بعض الأحيان كان يطلب من الطلبة المتمتعين بإعنفاءات من رسوم الجامعة ومصروفاتها أن يقسموا على رد الأموال التي دفعتها لهم الجامعة، وذلك "إذا تيسرت أحوالهم في المستقبل».

ولكننا يجب أن ندرك جيدا أن هؤلاء الطلبة الفقراء لم يكونوا سوى نسبة ضئيلة من طلاب الجامعات الأوروبية فى العصور الوسطى، ومثلهم فى قلة العدد أيـضا كان الطلبة الأغنياء، أما الأغلبية الساحـقة من طلبة الجامعات فى تلك العصـور فكانوا فى حالة اجتماعية بعـيدة عن الفقر



المدقع والغنى الفاحش، أى كانوا في وضع اجتماعي متوسط بين هذا وذاك، ونقصد بهذا الفريق الطبقة المتوسطة من أبناء الفرسان والملوك والتسجار والميسورين من أرباب الحرف، فضلا عن طلاب العلم من رجال الدين، كذلك وجدت نسبة كبيرة من طلبة الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى لم ينفق عليهم أهلهم، وإنما تعهدهم بالرعاية ونهض بمصاريف تعليمهم بعض رؤساء الأديرة والأساقفة لما لمسوه فيهم من مواهب واستعدادات طيبة، ومن هذا الفريق طلبة الكليات المنزلية التي ستتكلم عنها بعد قليل.

وهكذا يبدو أنه إذا كانت الحوليات المعاصرة قد أفاضت في أخبار الطلبة الفقراء وما كانوا يعانونه في سبيل تحصيل العلم في الجامعات، حتى قبل: إن مجموعة واحدة من الطلبة كانوا لا يمتلكون سبوى عباءة واحدة يتبادلونها لحضور المحياضرات، فإنه يبدو من المبالغة أن نطبق هذا الوضع على جميع طلبة الجامعات الاوروبية في العصور الوسطى، فعلى الرغم من صعوبة تموين

مدينة جامعية تضم بضع صنات أو آلاف من الطلبة في تلك العصور التي عرفت بسوء المواصلات، إلا أنه من المرجع أن غالبية طلبة الجامعات كانوا يتناولون اللحم مرتين يموميا مع قدر كاف من الجعة أو النبيد، بحيث تراوح صنوسط مصروف طالب الجامعة في أوروبا في العصور السوعيا، وهو صبلغ لا بأس به نسبيا في المواقف، ويلاحظ ـ بوجه عام أن ذلك الوقت، ويلاحظ ـ بوجه عام أن الإيطالية فاق المستوى الذي كان عليه طلبة بقية الجامعات الاوروبية في العصور الوسطى.



واجهة كاتدرائية نوتردام



أدى احتشاد أعداد كبيرة من الطلبة الأحداث والشبان فى المدن الجامعية إلى كثير من المفاسد، حتى اتضح للجامعات أنه لابد من فــرض رقابة على الطلبة لا سيمــا إذا كانوا أغرابا يعيـشون فى مكان ضيق بعــيدين عن ذويهم، ولم يلبث أن

ازداد هذا الشعــور بضرورة فــرض رقابة على حيــاة الطلبة فى باريس بالذات، حــيث امتــاز طلبة الأداب بحداثة سنهم، بخلاف طلبة القانون فى بولونا الاكبر سنا وأكثر انزانا.

## كلية السوربون (رسم)



وقد رأينا كيف كانت مشكلة توفير المساكن المناسبة إحدى المشاكل الأساسية التي واجهت الطلبة المغتربين في المدن الجامعية، وكيف أنهم تغلبوا على هذه المشكلة باشتراك كل مجموعة في استنجار نزل خاص بهم تحت رئاسة أكبرهم أو أقدمهم، حتى انتقلت هذه الرئاسة إلى أحد أساتذة الجامعة، ولكن هذا الحل لم يكن ناجعا بالنسبة للطلبة الفقراء الذين لم يستطيعوا المساهمة مع غيرهم في مصاريف الإقامة بنزل خاص، وبالتالي لم يكن أمامهم سوى التسول أو الانقطاع عن العلم، ولمساعدة هذا الفريق من الطلبة فكر بعض الخيرين في إنشاء ملاجئ أو

نزل خاصة أطلق عليها اسم كليات أو مجمعات (Colleges) وخصصت لإيوائهم ومساعدتهم على مواصلة حياة العلم، وهنا نلاحظ أن هذه المؤسسات أو الكليات لم تأت بتعديل جديد على نظم الدراسة في أول الأمر، فلم يعبأ مؤسسوها بالتيارات الشقافية الجديدة التي صحبت ازدهار الجامعات الأوروبية، وإنما اهتموا فقط بألا يتمتع بحق الإقامة فيها إلا الطلبة المحتاجون المعروفون بالجد وطيب الخلق.

وقد شهدت باريس في أواخر القرن الثاني عشر أولى هذه الكليات المنزلية، عندما مر بباريس سنة ١١٨٠ جوكيوس اللندني (jocius de londoniis) في طريق عودته من ببت المقدس، بباريس سنة ١١٨٠ جوكيوس اللندني (jocius de londoniis) في طريق عودته من نوتردام خصصها فأشفق على طلبة العلم الغرباء الفقراء، واشترى لهم حجرة في منزل قريب من نوتردام خصصها العرض منها إيواء الطلبة المساكين، على أنه يلاحظ أن هذه المؤسسات أو الكليات التي ظهرت في باريس في أواخر القرن الثاني عشر وأوائل الشالث عشر كانت خاصة برجال الدين من طلبة اللاهوت، وساعد على انتشار هذا النوع من المؤسسات إقبال منظمات الرهبان الفقراء من الدومينكان والسترشيان على المشاركة في الحياة الجامعية الجديدة، مما جعل هذه المنظمات تقوم في أوائل القرن الثالث عشر بإنشاء كليات من هذا النوع لتوفير أسباب الحياة للطلبة الرهبان، على أن تستمد هذه الكليات إعاناتها من الأديرة الثابعة لها.

على أن أهم الكليات التى أسسست فى باريس كانت كلسية السوربون (La Sor ولم bonne) التى أقامها روبرت السوربونى سنة ١٢٥٧ لإيواء سنة عشر طالبا من طلبة اللاهوت، ولم تلبث هذه المؤسسة أن اتسعت بفضل ما قدمه لها الخيرون من مساعدات وتبرعات حتى غدت تضم سنة وثلاثين طالبا، وقام بتقديم هذه التبرعات بعض كبار المعاصرين مثل لويس التاسع وروبرت جيوفرى، كما سمحت البابوية بجمع تبرعات لهذا الغرض فى الكنائس، أما إدارة مؤسسة السوربون والإشراف عليها، فقد عهد بها إلى هيئة مؤلفة من رئيس شمامسة باريس وأمين كاتدرئيتها وأساتذة اللاهوت واثنين من عمداء الكليات وقضلا عن مدير الجامعة ورؤساء أروقتها،



ويلاحظ أن معظم الكليات المنزلية التى أسست فى القرن الثالث عشر خمصصت لإيواء طلبة اللاهوت والآداب دون غيرهم من طلبة الدراسات الانحرى؛ ذلك أنه من المعروف أن مهنتى السطب والقانون من المهن المربحة التى أقبل عليسها القادرون من الطلبة، وهؤلاء لم يكونوا غالبا فى حاجة إلى مساعدة؛ ولذلك لم تؤسس كليات لطلبة القانون أو الطب إلا فى القليل النادر، أما طلبة اللاهوت والآداب فكان معظمهم فى حاجة ماسة إلى مساعدة مثل هذه المؤسسات نظرا لحداثتهم من ناحية وفقرهم من ناحية أخرى.

ولم يلبث أن انتشر نظام الكليات لايواء الطلبة الفقراء في بقية المدن الجامعية في إيطاليا وأسبانيا وفرنسا وإنجلترا وغيرها من البلاد الشمالية، ويلاحظ أن الغالبية العظمى من مؤسسى هذه الكليات كانوا من الأساقفة وكبار رجال الكنيسة أو غيرهم من الخيرين الذين غلبت عليهم نزعة التقوى والرغبة في التقرب إلى الله عن طريق مساعدة الطلبة الفقراء على تلقى دروسهم، ففي بولونا أسست أولى الكليات سنة ١٢٦٧، أسسها أسقف أقينون لإيواء ثمانية من الطلاب الفقراء الذين ينتمون إلى أسقفيته، بشرط أن يكون ثلاثة منهم من طلاب القانون الكنسى، وفي سنة الذين يتتمون إلى أسقفيته، بشرط أن يكون ثلاثة منهم المعاليات الدين يدرسون في بولونا، ولى كذلك أسس أهالي رجيو الأثرياء كلية أخرى في بولونا سنة ١٣٦٦ لإيواء طلبة رجيو، على أن أول كلية أسست في بولونا على نمط مشابه للكليات المألوفة في الجامعات الشمالية كانت كلية أسبانيا التي أسسها أحد الكرادلة الأسبان، وكانت هذه الكلية نموذجا للكثير من الكليات الأخرى التي قامت في العصور الذي يتطلب منا الكلام على نظامها في شيء من التفصيل.

ذلك أن لائحة هذه الكلية نصت على أن تضم ثلاثين طالبا، ثمانية من طلاب اللاهوت وأربعة من طلبة الطب والباقي من طلبة القانون الكنسي، وكان المفروض أن يتمستع الطالب بحقه في الإقامة بالكلية لمد سبع سنوات، على أن يختار الطلبة الصالحين لذلك من مختلف الأسقفيات الاسبانية وفق نسبة خاصة وضعها المؤسس، وثمة شروط أخرى اشترط الموصى توافرها في الطلبة الذين يمنحون حق الإقامة بهذه الكلية أهمها أن يكونوا فقراء متفوقين، اعلى الأقل في النحوا، فإذا استوفى الطالب هذه الشروط ونجح في الامتحان الذي يعقد لاختيار المتقدمين فإنه كان يقيم بالكلية المدة المقررة ويتمتع بامتيازاتها كاملة، أما هذه الامتيازات فتشمل الغذاء والكساء والمسكن، ففي الغذاء كان يصرف لكل طالب يوميا رطل من اللحم البقرى الجيد مع قدر كاف من البقول، على أن يتناول الطالب الجزء الاكبر من هذا التعميين في وجبة المغذاء ثم يأخذ الباقي في وجبة العثماء، أما النبيذ والملح والخبز فكانت تصرف للطلبة وفق رغبتهم، مع ملاحظة أخذ رأى مدير العشاء، أما النبيذ والملح والخبز فكانت تصرف للطلبة وفق رغبتهم، مع ملاحظة أخذ رأى مدير



الكلية عند صرف النبيد، وللمدير أن يستبدل جزءا من المبلغ المخصص للحم في أشراء الفاكهة، وتضاعف كمية اللحم في أيام الأعباد، في حبن يستبدل بالأصناف السابقة البيض والسمك في أيام الصيام، أما الملبس فكان يصرف لكل طالب عند بداية فصل الخريف عباءة جامعية مطنة يجلد الأغنام وأخرى غير صبطنة، فضلا عن قلنسوة من نفس النوع واللون المصنوعة منه العباءة، هذا كله بالإضافة إلى مبلغ سنوى يعطى لكل طالب لشراء ما بلزمه من شموع وسراويل وأحذية وغيرها من الضروريات.

فإذا انتقلنا إلى التنظيم الداخلي للكلية، فإننا نجد أنها تدار بطريقة ديمقراطية تشبه تلك السائدة في يولونا، فالطلبة دون الثامنة عشرة كانوا مسحرومين من حق التصويت، مثلما كان الحال في كثير من الجامعات، أما مدير الكلية فكان ينتخب سنويا بطريق الاقتراع السرى، وكان يشترط فيه هو الآخر أن يكون على الأقل في الزابعة والعشرين من عمره ومن رجال الدين، وكان يعاونه في مهمـته بعض مساعدين ينتـخبون بالطريقة تفسـها، ولكن كان لابد من الحصول على مـوافقة جميع أعضاء الكلبية في المسائل الهامة، مثل تلك المتعلقة بمستلكات الكلية، وعاش الطلبة داخل الكلبة على هبئة مجموعات تألفت كل مجموعة من ثلاثة أو أكثر يقيمون في غرفة تحت إشراف أحدهم، أما الآثاث فكان يسيطا لا يتعدى فراشا ومقعدا ومنضدة لكل منهم، وفي بعض الحالات كان يخصص فراش واحد لكل طالبين إذا كان سنهما دون الخامسة عشرة.

على أن كثيرا من نظم الكلية امتاز بالصرامة والـشدة، فكانت هئاك كثيمة صغيرة ملحقة بالكلية ينبغي أذ يقوم طلبة الكلية بالصلاة فيها مرتين يوميا، كما اشترط موسس الكلية على الطلبة النازلين فيها ضرورة المواظبة على الدرس والمثابرة على التحصيل وحضور المحاضرات، وإلا تعرضوا للغرامة والطرد، فإذا سبهر الطالب خارج كليت، ولم يعد إليهما في الوقت المناسب فإنه يعاقب على سلوكه هــذا بقضاء يوم على الخبز والماء، وترتفع هذه العــقوبة إلى ثلاثة أيام إذا تكرير/ الخطأ، وفي المرة الثالثة يكون الطالب معرضا للطرد، وأما الطالب الذي يقضى ليلة بأكملها خارجً الكلبة فإنه يسحره من نصف مصروفه السنوى، فيضلا عن فضاء ثلاثة أيام على الخبن والماء، فإذا حاول التسلل ليلا عن طريق إحدى النواقذ فيانه يعاقب على هذه الجريمة بالطرد فورًا من الكلية، أما إذا تعدى على زميله بالضرب فإن أقل عقوبة يعاقب بها هي وضع قدميه في قيد حديدي لمدة حــمســة أيام، لا يتناول في يوم منهــا إلا الخبــرُ والماء، وتضاعف هـــدُه العقــوبة إذا كانت تعــديه مصحوبا بإراقة دماء أو إذا قام بتحريض الغير على الشجار والاعتلراء

أما في إنجاشرا فقد أنشات أول كلية في أكسفورد لإيواء الطلبة الفقراء ومساعدتهم سنة ١٢٦٣ ، ثم أخذت هذه الكلية المنزلية تتكاثر بعد ذلك حتى بلسغت أكثر من عشر كليات في الفرن



الخامس عـشر، هذا عدا الكليــات الديرية التى أقامتــها المنظمات الديرية المخــتلفة لإيواء الطلبة الرهبان الذين يواصلون دراستهم بالجامعة، ومن هذه المنظمات الديرية التى أقامت كليات لطلبتها فى آكــقورد البندكيتون والسترشيان.

وكان مؤسسو هذه الكليات يحددون غالبا النظام الذي تسير عليه الكلية وعدد الطلبة الذين يقبلون فيها وفرع المعرقة الذي يتخصص فيه كل منهم، فكلية إكستر مشلا - التي أسسها والتر أسقف إكستر سنة ١٣٦٤ ووقف عليها بعض الممتلكات ذات الإيراد الشابت ـ خصصها لينزل فيها اثنا عشر طالبا من مقاطعة إكستر لدراسة الآداب وطالب واحد لدراسة القانون الكنسي أو اللاهوت.

كذلك شهدت كمبروج نظام الكليات لإيواء الطلبة ومساعدتهم، وكانت أولى الكليات التى قامت فيسها هى كلية بترهاوس (بيت بطرس) سنة ١٢٨٤، ولم نلبث أن تكاشرت الكليات المنزلية فى كمبروج حتى زاد عددها عند نهاية الفرن الخامس عشر على اثنتى عشرة كلية.

ولم يلبث نظام الكليات أن أحدث ثورة في الحياة الجامعية؛ لأنه أوجد صلة جديدة بين الاستاذ وتلصيده، فالطالب الذي حصل على منحة ليعبش في إحدى الكليات، لم يعد حرا في تصرفاته وإنما صار مقيلا بشروط الكلية ونظمها فيقضى وقته داخل الكلية ليعيد دروسه ويستذكرها، ولا يسمح له بمغادرتها إلا في أوقات محددة، هذا إلى أن الكلية كانت تحت إشراف مدير أكبر سنا وأقوى شخصية من رئيس النزل العادى الذي يستأجره بعض الطلبة للإقامة فيه، وسرعان ما اختار بعض الأهالي القادرين أن ينزل أبناؤهم في الكليات لضمان الإشراف عليهم وضعهم تحت رقابة فعالة، وكمان ذلك سنة ١٣٦١ عندما نصت لائحة كلية هاركورت بباريس على أنه لرئيس الكلينة الحق في قبول أي ظالب عهما كان البلد الذي ينتمي إليه ما دام هذا الطالب يتمهد بدفع نفقات إقامته وإيجار الغرفة التي يشغلها في الكلية.

وكان الأساتادة المشرفون على الكليات يوجهون الظلبة النازلين فيبها علميا واجتماعيا، فالطلبة اللين يحضرون أثناء النهار سويا محاضرة واحدة يجتمعون في كليتهم مساء ليدرسوا ما سمعوه من أسائنتهم، وعندئذ يقوم أقبواهم ذاكرة وأحسنهم عبرضا بإعادة سرد للحاضرة على رمائه، وإذا كانت كليات باريس قد اجتازت بإشراف الاساتذة على الطلبة وتوجيههم علميا، فإن كليات أكسفورد كان ينقصها مثل هذا الإشراف العلمي في أول الأمر؛ لأن رئيس الكلية فيها كان مكتفا بإدارة مُنتونها ورعابة مصالحها المائية قحسب دون أن يتدخل في النشاط العلمي، ولكن خلب عندما أسس وليم وكهام - أسقف ونشستر - الكلية الجايدة New College سنة ١٣٧٩ أن حرس على استكمال هذا النقص في كليات أكسفورد لا عن طريق تكليف رئيس الكلية بالتدريس



للطلبة، كما كان الحال في باريس، وإنما عن طريق تكليف قدامي الطلبة بالتدريس الصغارهم مقابل منح إضافية، وكانت هذه الدروس ـ التي يستمع إليها طلبة الكلية في المساء ـ مكملة للمحاضرات التي يتلقونها في الجامعة أثناء النهار.

وبذلك يكون وكهــام قد أدخل نظام الرواد (المثقــفين) Tutors في الكليات الإنجليزية، وهو النظام الذي قــدر له أن يلعب دورا كبيرا في الجامــعات الإنجليزية فيما بعد.

وسرعان ما دعت الحاجة إلى قيام مكتبات خاصة في الكليات برجع إليها الطلاب عند استمذكار دروسهم، وهكذا أخذت تزداد الصفة العلمية للكلية المنزلية، حتى بدأ أساتذة اللاهوت يحاضرون في كلية السوربون في القرن الخامس عشر، شم تبعهم غيرهم من أساتذة الكليات الأخرى تمدريجيا، وبذلك أخذت تتحول الكلية من مجرد نزل لإيواء الطلبة إلى معاهد علمية عليا تابعة للجامعة لها أساتذتها وطلابها ونظمها، مما يعتبر ثورة كبرى في تاريخ الجامعات.

وإذا كانت الكليات قد مرت بهذه الادوار الطويلة قبل أن تتخذ صفتها العلمية الحديثة، فإن هذا الوضع اقتصر على البلاد الأوروبية التي نشأت فيها الجامعات في وقت مبكر، أما في ألمانيا - حيث جهاءت نشأة الجامعات متأخرة نسبيا - فإن الكليات لم تظهر مستبقلة في أول أمرها عن الجامعات، كما كان الحال في باريس أو بولونا أو أكسفورد ، وإنما قامت الكليات في ألمانيا بقصد إمداد الجامعات بحاجاتها من المدرسين، وقد نشأت كثير من الكليات الألمانية مع الجامعة في وقت واحد، بمعنى أن إنشاء الكلية كمان جزءا من الخطة العامة الخاصة بإنشاء الجامعة؛ لذلك ظلت

الكليات الألمانية في معظم الحالات تحت إشراف إدارة الجاميجيات، واعتبيت جزءا لا واعتبيت جزءا لا



تسلية الطلبة وعزف العود

فى باريس بالذات فإن نظام الكليات ظل قائما حتى الثورة الفرنسية، وعندئذ اندثر هذا النظام ليترك خلفه بضعة آثار ـ مبانى أو أسماء ـ تدل عليه مثل السوربون.



خلت الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى من وسائل تسلية يستطيع بها

الطلاب أن يرفهوا عن أنفسهم، بل على العكس دأبت اللواتح الجامعية على تحريم وسائل الترفيه عن الطلبة واعتبرت كثيرا من وسائل التسليمة جريمة يعاقب عليها، وقد حرمت بعض الجامعات الأوروبية \_ مثل جامعة لاردة \_ على الطلبة دعوة الممثلين أو المهرجين الهزلين إلا في الأعياد الدينية الهامة مثل عبيد الميلاد وعيد الفصح وأسبوع العنصر، أو عند الاحتفال بتوزيع الشهادات العلمية، وحتى في هذه المناسبات اشترط على الطلبة ألا يقدموا إليهم نقودا وأن يكتفوا بإمدادهم بالطعام مقابل ما يؤدونه من ألعاب، وهكذا نجد أنه من الصعب العثور في الوثائق المعاصرة على وسيلة من وسائل التسليمة صرحت بها الجامعة لطلابها سوى لعب الكرة في الطريق، والعناء والعزف على العود.

على أن الطلبة \_ ومعظمهم من الشباب \_ لم يعدموا وسيلة يرفهون بها عن أنفسهم، حتى ولو كان في ذلك مخالفة صريحة للنظم الجامعية، ومن وسائل السلبة التي باشرها طلبة الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى المقامرة الموسيقية، ثم لعب الشطرنج، وجميع هذه واعتبرتها أداة لإفساد الإخلاق وصرف الطلبة عن واعتبرتها أداة لإفساد الإخلاق وصرف الطلبة عن العمم فضلا عن إخلالها بالنظام، وثمة نوع من الشعر انتشر بين طلبة الجامعات في العصور الوسطى، واتخذوه وسيلة للترويح عن أنفسهم من عناء العمل، ونقصد به الشعر الغنائي المعسور في باسم الجلياردي (Goliardie) وهو الشعر الذي يمتاز بالفكاهة والطرافة وخيفة الشعر الذي يمتاز بالفكاهة والطرافة وخيفة



درس الطب على الشموع – لوحة للفنان كارافاجيو . . عصر النهضة



الروح، مع الابتكار والتنوع، ويدور مـوضوع هذه الأشـعار حـول الغناء والرقص والتــاء والشراب، فضلا عن التهكم على رجال الدين الأثرياء والمقارنة بينهم وبين طلبة العلم الفقراء.

وقرب نهاية القرن الخامس عشر أخذ بعض طلاب الكليات الجامعية يقومون بتمثيليات، وهي التمثيليات التي كان لها أثر واضح في نشأة الدراما الحديثة في كل من فرنسا وإنجلتسرا، وتعبر هذه التمثيليات في مجموعها عن الاتصال الذي أخذ يحدث في أواخر العصور الوسطى بين الثقافة الأكاديمية والأدب الشعبي في كثير من بلدان الغرب الأوروبي.



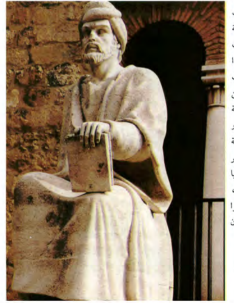
عندما نتحدث عن المصاعب التي واجهها طلاب الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى ينغي أن تذكر أن كثيرا من وسائل الراحمة التي ينعم بها إخوانهم اليوم لم يكن لها وجود في تلك العصور، مما جعل الحباة عندئذ صعبة لا على الطلبة وحدهم بل عـــلى المجتمع المحيط بهم كله، على أن طلبة الجامعات أنفسهم كانوا في حاجة إلى شيء من العناية الخاصة والمساعدة التي تخفف عنهم آلام الغربة ومتاعبها، وتمكنهم من مواصلة الدرس والتحصيل، وقد أتت أولى الصعاب التي -واجهت طلبة الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى من نقص وسائل التدفئة في الشتاء، بحيث إننا نسمع أن الجامعات كانت في تلك العبصور خلوا من المواقد ـ سواء في ذلك غرف الدراسة أو غرف مبيت الطلبة في الكليات، في الوقت الذي كانت غرف الدرس لا يكسوها إلا القليل من القش، وقد حرمت بعض اللوائح الجامعية على الطلبة الاستعانة بوسائل التدفئة الصناعية وفرضت عليهم تحمل زمهرير الشتاء، ومن جهة أخـرى قاسى الطلبة في العصور الوسطى كثيرا من المتاعِبُ بسبب نقص الضوء داخل غرف الـدراسة؛ ذلك أن النوافد الزجاجية اعتسبرت نوعا من الترف في تلك العصور، فــاكتفي بوضع ستائر من القمــاش على النوافذ، أما الشمع فكانت المانه مــرتفعة عندئذ يحيث لم يتحمل الطلبة الفقراء تكاليف استذكار دروسهم في ضوء الشِّيوع، وربما كان هذا هو السبب في تخصيص وقت الماء للمناقشات العلمية بين الطلبية واستعادة ما درسوه في الصباح، حيث إن هذا النوع من المناقشات لم يكن في حاجة إلى تشير من الضوء، أما قلة الكتب وارتفاع أثمانها \_ قبل معرفة الورق \_ فكانت من المشاكل الكبرى ألتي ظل طلاب العلم في العصور الوسطى يقاسون منها كثيرا.





الوسطى، هى الكنيسة والإمبراطورية والجامعة، فإذا كانت الروح الدينية فى غـرب أوروبا قد وجدت زعامـتها فى البابوية، وإذا كانت السلطة العلمانيـة بلغت ذروة عظمتها فى الإمبراطورية الرومانية المقدسة، فكذلك نبعت جميع جداول المعرفة التى روت المجتمع الغربى فى الشطر الأخير من العصور الوسطى من الجامعات.

وقد رأينا في فصصول هذا الكتاب كيف اتفقت نشأة الجامعات الأورويية مع نشأة الجامعات والإمسيراطورية في أنها ارتبطت جميعها بظروف غير واضحة، هذا إلى أن كلا من هذه القوى الشلات تكشف لنا في تطورها عن كشر من نواحى الحياة الروحية والسياسية والعلمية والاجتماعية في العصور الوسطى، فالجامعة مثلها مثل الكنيسة عن محاولة لتحقيق بعض المثل العليا في حياة أوروبا العصور الوسطى، هذا إلى أن الجامعات تركت أثرا واضحا عميقا في كشير من أركان



تمثال ابن رشد في إحدى جامعات أسبانيا تخليدا لفضله



الحياة الاوروبية فى العصور الوسطى بله الحديثة، وبخاصة النواحى الدينية والفكرية والسياسية والاجتماعية والاقتصادية، ويتضح لنا ذلك بإلقاء نظرة سريعة على أهم النواحى التى أثرت فيها الجامعات على المجتمع الاوروبي فى العصور الوسطى.



كان الارتباط شديدا بين الكنيسة والجامعة في العصور الوسطى، حتى أننا رأينا أن معظم الجامعات في البلاد الغربية نشأت من مدارس أسقفية، وحصلت على مراسيم قيامها من البابوية وظلت شطرا كبيرا من تاريخها في العصور الوسطى تعاني الكثير من جراء تدخل رجال الدين المحليين وغير المحليين في شئونها، هذا فضالا عما لمسناه في الباب السابق من أن الغالبية العظمي من الكليات المنزلية ـ التي شيدت في المدن الجامعية في العصور الوسطى لإيواء الطلبة الفقراء ومساعدتهم ـ قام بتأسيسها أساقفة وديريون، ووضعوا لها نظما وشروطا تتفق إلى حمد كبير مع روح الكنيسة ونظمها، وقد حدث أكثر من مرة أن تدخلت الكنيسة والبابوية لتحديد برامج الجامعات عن طريق فرض تدريس مواد معينة تخدم الكنيسة وتحقق أهدافها ومصالحها، مثل القانون الكنيس واللاهوت كما تدخلت لتحريم دراسة مواد أخرى تتعارض مع مبادئ الكنيسة ولا تتمشى مع تعاليمها، مثل فلسفة أرسطو وشروح ابن رشد والقانون الروماني، وحسبنا للوقوف على مدى قوة العلاقة بين الكنيسة وأوروبا العصور الوسطى أن نشير إلى ملاحظتين تكشفان النقاب عن حقيقة هذه العلاقة: الأولى هي أن لفظ Clericus بعني قسيس أو رجل الدين أصبح مرادفا في المعني للفظ Scholaris بمعني طالب، والثانية هي أن الزي الأكاديمي الذي الخيارة جامعات العصور الوسطى و وهو الروب الاسود والقلنسوة ـ يكاد يكون هو نفس الوي الرسمي لرجال الكنيسة في تلك العصور .

وإذا كان عامة رجال الدين قد أقبلوا على الحياة الجامعية منذ البداية ليتزودوا باللاهوت والقانون الكتسى، بل بالفانون المدنى وأصول الجدل والمنطق، فإن القسرن الثاني عشر سسرعان ما شهد ازدياد نشاط فئة جديدة من الديريين، وهم الرهبان الفقراء الذين أوشكوا أن يسيطروا على الحياة الجامعية في سيطرة تامة في بعض صدن أوروبا، والمعروف أن الرهبان الدومنيكان كسرسوا جهودهم في أول الأصر لمكافحة الهرطقة الالبيجنسية، وفي سبيل تحقيق هذه الغاية عملوا على السيطرة على طبيقة المتعلمين وفوى النفوذ؛ لذلك كان من الطبيعي أن يختار القديس دومنيك



الجامعات مركزا لنشاطه وجهوده حتى غدت بولونا معقل الرهبان الدومنيكان في إيطاليا، وباريس معقلهم في فرنسا، على حين اختياروا أكسفورد لتكون مركزا لأول دير لهم يؤسسنه في إنجلترا سنة ١٣٢١، وهكذا لم يلبث أن صار للرهبان الدومنيكان دير في كل مدينة جامعية هامة في غرب أوروبا حتى أن جوردان السكسوني الرئيس الثاني لهيئة الدومنيكان قضى شطرا كبيرا من حياته متنقلا من جامعة إلى أخرى يعظ الطلاب ويكتسب لهيئته أنصارا جددا من بين صفوفهم.

ولم تلبث الهيئة الأخرى من جامعات الرهبان الفقراء ـ وهي هيئة

الفرانسيسكان ـ أن حذت حـ فو الدومنيكان في العـ مل على تزويد رهبانها بأساس صالح من الدراسات اللاهوتية من ناحية وعلى مد نشاطها إلى الجامعات من ناحية أخرى، وكان أن أسس الفرانسيسكان أول دير لهم في باريس سنة ١٢٣٠ ثم الدير الثاني في أكسفورد في العام التالي، وهكذا سرعـان ما ازداد عدد الاساتذة الذين يتتـ مون إلى هذه المنظمات، والذين قامـ والتدريس فصلا في مختلف الجامعات الاوروبية ـ لا سيـما باريس وأكسفورد، وهنا نجد الفرانسيسكان و وبخاصة في أكسفورد ـ يوجهون نشاطهم نحو العناية بالرياضيات والعلوم الطبيعية، مع التفرقة بين العلم والدين، وعلى رأس هذا الفريق كان جروسـتست (١١٥٥ - ١٢٥٣) ثم تلميذه روجر بيكون أن أخذوا أصـوله عن المسلمين، أما الـدومنيكان فقد عـملوا على التوفيق بين تـعاليم أرسطو من ناحية أخرى، وبعبارة أخرى عمل الدومنيكان في باريس ـ وعلى رأسهم البرت الكبير (١٢٠٦ - ١٢٨٠) على تنصير تعـاليم رأسهم البرت الكبير (١٢٠١ - ١٢٨٠) على تنصير تعـاليم أرسطو، فعرضوا هذه التعـاليم عرضا نزيها غيز مغرض مع التفرقة بين العلم واللاهوت ومحاولة أرستفادة من الفلسفة في تنفيذ مزاعم ضعاف العقيدة والمتشكين.

على أن تغلغل الرهبان الفقراء في الحياة الجامعية ومحاولتهم السيطرة على تـلك الحياة، أوجد خلاف خطيرا بين هؤلاء الرهبان وبقية أسائلة الجامعات، الأمر الذي أدى إلى إصدار عدة تشريعات \_ وبخاصة في جامعة أكسفورد \_ للحد من نشاط الرهبان الفقراء والحيلولة دون سيطرتهم على الجامعة، أما في فرنسا فإن أثر هؤلاء الرهبان في نظم الجامعة وتطورها لم يكن أقل أهمية منه في الحياة الفكرية داخل الجامعة وخارجها؛ ذلك أنه حدث في الأزمة التي قامت سنة ١٢٢٩ بين ملك فرنسا وحاشيته من ناحية وجامعة باريس من ناحية أخرى، أن رفض أساتـنـة الجامعة \_ من الرهبان \_ الإذعان لقرار إخوانهم العلمانيين بالإضراب عن الدراسة، بل على العكس انتهز الرهبان فرصة إضراب الاساتذة العلمانين ليقيموا مدرسة الاهوتية خاصة بهم في باريس، ولم يستطع والاساتذة العلمانيون أن ينسـوا لزملائهم الرهبان هذه الضربة، فاسـتمرت العـالاقات مـتوترة بين

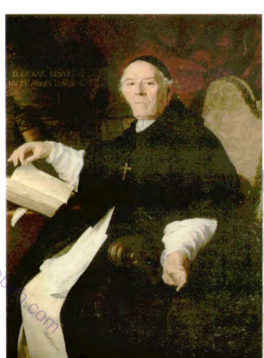
الط من من الس اللو الم

الطرفين عقب انتهاء الأزمة السابقة، وحاول الأساتذة العلمانيون بشتى الطرق الحد من نفوذ الرهبان حتى انتهى الامر سنة ١٢٥٣ بطرد النين من الدومنيكان وواحد من الفرانسيسكان من رابطة الاساتذة، كدلك قررت جامعة باريس فى السنة السابقة عدم قبول أى عضو فى رابطة الأساتذة ما لم يقسم يمين الولاء والطاعة للواتح الجامعة، ويتعهد بحفظ أسرارها وتنفيذ قراراتها، لا سيما ما يختص من هذه القرارات بالإضراب عن الدراسة.

وقد رفض الأساتذة الرهبان تنفيذ قسرار القسم السابق مما أوقعهم في خلاف شديد مع الجامعة، فأصدرت قرارا بطردهم منها، وليس الموقف في حاجة إلى شرح أو إيضاح،

اذ أراد الأسالة من الرهبان أن يتمتعوا بامتيازات رابطة الأساتذة دون أن يلتزمسوا بالخضوع لتعاليم الرابطة، وفي ذلك الوقت توفى البابا إنوسنت الرابع \_ الذي دأب على مساندة الجامعة على حساب الرهبان- فخلفه البابا إسكندر الرابع الذي أصدر مرسوما سئة ١٣٥٥ حسم النزاع في صورة ترضى الرهبان على حساب الجامعة، وقام ألمر هذا البابا بإعادة الرهبان المفصوليين وتوقيع قرار الحرقان على الجامعة إذا وفضت تنفيذ المرسوم البابوي، وكان أن رفضت

زى البابا وسطوته كانت فى الجامعات الأوروبية



الجامعة إعادة الرهبان فحلت بها عقوبة الحرمان، في الوقت الذي حرمت الجامعة على الأساتذة والطلبة الاقتراب من أديرة الرهبان الفقراء أو دخول منازلهم أو الاختلاط بهم، ولم تلبث هذه المقاطعة أن اتخدت شكل قتال عنيف بين الطرفين في طرقات باريس، بحيث أصبح الرهبان لا يأمنون على أنفسهم السير فيها، وهكذا كان شتاء ١٣٥٥- ١٣٥٦ من أصعب الأوقات التي صر بها الحي اللاتيني في باريس نتيجة لكثرة المصادمات والمشاجرات بين الرهبان والعلمانيين.

وفى سنة ١٣٦١ توفى البيابا إسكندر الرابع وخلف السبابا أوروبان الرابع فأحس الرهبان الفقراء أنهم فقدوا نصيرهم القوى، وأخذوا بخففون من غلواتهم ويخضعون للقيود التى فرضتها عليهم الجامعة، وأهم هذه القيود هى:

أولا: على الرغم من انتصار الرهبان وعودتهم إلى الجامعة، إلا أن كلية الآداب رفضت أن تسمح للرهبان ـ أسسانذة وطلابا ـ بدخولهها، وظل هذا الحظر من بميـزات جامـعة باريس فى العصور التالية.

ثانيا: لم يسمح لآية كلية من كليات الجامعة ذات الصبغة الدينية أن يمثلها أكثر من عضو واحد في حالة الفرانسيسكان واثنين في حالة الدومنيكان في أي مجلس عام من مجالس الجامعة.

ثالثا: على الرغم من أن القوانين الجامعية لم تحرم على الطلبة العلمانيين حضور المحاضرات التى يلقيها آساتذة من الرهبان في اللاهوت، إلا أن الوضع جرى في جامعة باريس على ألا يحضر محاضرات هؤلاء الأساتذة سوى أفراد طائفتهم من الرهبان الفقراء.

وهكذا لم تحل سنة ١٣١٨ إلا وكانت الجامعة قد بلغت درجة من القوة مكتبها من أن تضرض يمين الولاء لنظمها على الرهبان الفقراء، وفي هذه المرة لسم يسع الرهبان سوى الإذعان في هدوء والخضوع للفكرة التي قاوموها في عنف مدى ستين سنة، ولكن يلاحظ أنه مع أن النزاع بين جامعة باريس والرهبان الفقراء انتهى على هذا الموجه، إلا أنه ترك أثارا هامة في حياة الجامعة ونظمها واتجاهاتها، وأهم هذه الآثار هي:



لوحة "توما الأكويني" - على اليمين يبدو فيلسوف عربي



أولا: أدى هذا النزاع إلى ترابط الجهاز الجامعى وتحقيق مسبداً سيادة الجامعة وقراراتهــا ولوائحهــا على أفرادها وكليــاتها المختلفــة وبخاصــة كلية اللاهــت.

ثانيا: وجدت جامعة باريس نفسها في حاجة إلى صزيد من الأموال أثناء نزاعها مع الرهبان ففرضت ضرائب معينة على أعضائها من الأساتذة والطلاب، وقد أدى ذلك إلى انتعاش ثروة الجامعة ونمو نظمها المالية، مما أكسها قوة ثبتت دعائمها.

ثالثا: لم يكن هناك مبرر حتى ذلك الوقت لظهور شعور عدائى من جانب الجامعة نحو البابوية البابوية، بل إن جامعة باريس حظيت فى الدور الأول من تاريخها بعطف البابوية مثلها مثل طوائف الرهبان أنفسهم، ولكن النزاع بين الجامعة والرهبان ومساندة البابوية للنفريق الاخير، بذر بذور التباعد بين البابوية من ناحية وجامعة باريس والكنيسة الفرنسية من ناحية أخرى، وهكذا لم تلبث أن أصبحت جامعة باريس المعقل الرئيسي لفكرة استقلال الكنيسة الفرنسية عن البابوية كما سيلى بعد قلبل.



كانت الجامعات الأوروبية دائما منارا لحرية الفكر وقاعدة انبعثت منها آراء الإصلاح الدينى في العصور الوسطى، لا سيما تلك الجامعات التي وجدت بها كليات اللاهسوت ولم تظهر مثل هذه الحركات في الجسامعات الإيطالية أو الأسبانية، حيث صار تدريس اللاهوت بيد جسماعة من الرهبان الفقراء؛ ولذلك لم يرتفع صوت في هذين البلدين ضد الفساد الذي اعترى البابوية والحياة الكنسية في الشطر الأخير من العسور الوسطى، وهكذا لم تنبعث دعوة الإصلاح الذيني في أوروبا في العصور الوسطى، إلا من جامعات إنجلترا وفرنسا وألمانيا، ومن هذه الجامعات اعتدت دعوة الإصلاح إلى كثير من بلدان الغرب الأوروبي مما ترك أثرا واضحا في الحياة الأوروبية.

وقد ظهرت أولى هذه الحركات الإصلاحية فى جامعة أكسف ورد، حيث تلقى حنا وكلف (١٣٢٨ - ١٣٨٤) تعليسمه ثم عكف فى هذه البسيئة العلمسية على وضع عدة أبحاث هاسة حول العلاقات بين السلطتيين العلمانية والكنسية. ولم يتردد وكلف فى أن ينتقد البابوية ورجال الدين النقادا مرا، فنادى بأن تتخلى الكنيسة عن جمسع ممتلكاتها؛ لأن الملكية الفردية إنما جاءت نتسيجة



لخطيئة آدم، كما قال بأن الثروة العظيمة التى قتعت بها الكنيسة ورجالها ليست إلا مظهرا من مظاهر انصراف رجال الدين عن مهامهم الأساسية لأنهم لو قاموا بواجبهم الأصلى ما صارت لهم حاجة إلى هذه الثروة، كذلك عاب وكلف على رجال الدين عدم تفرغهم لواجباتهم واشتغالهم بالسياسة والإدارة، وقال بأن الديرين فئة من المتعطلين يعيشون عيالا على المجتمع، أما البابوية فقد اختصها وكلف بشطر كبير من نقده فنادى بأن تعاليم المسيحية يجب أن تستقى من الإنجيل نفسه لا من أقوال رجال الكنيسة، وبأن الصلة بين الإنسان وخالقه يجب أن تكون مباشرة دون وساطة أحد من رجال الدين مهما بلغ مركزه في الكنيسة.

وهكذا وضع وكلف حجر الأساس فى بناء الثورة الدينية التى بلغت ذروتها على عهد مارتن لوثر فيما بعد، فانتشرت آراؤه بسرعة لا داخل إنجلترا فحسب، بل خارجها أيضا عبر المانش إلى صلب القارة، حيث صادفت قبولا كبيرا فى نفوس المتعلمين وبخاصة من أبناء الجامعات. وهنا تشير إلى أن الارتباط الفكرى بين جامعات العصور الوسطى كان أسرع وأقوى مما نتصور، على الرغم من ضعف وسائل المواصلات فى تلك العصور؛ ولذلك ليس من الغريب أن نلمس صدى مباشرا الآراء حنا وكلف فى براغ، ومن الثابت أن العلاقات بين أكسفورد وبراغ نمت عقب زواج ابنة شارل الوابع من ريتـشارد الثانى ملك إنجلترا عما أدى إلى انتـقال كثير من الآراء الإنجليزية إلى براغ، ومنها آراء حنا وكلف.

وكانت جامعة براغ قد الصبحت منذ تأسيسها في منتصف القرن الرابع عشر صركزا كبيرا للدراسات الجامعية في وسط أوروبا، ولم تكد تعاليم وكلف تصل إلى براغ حتى وجدت أنصارا كثيرين بين رجال الجامعة مما أفزع بإعدام هذه التعاليم واعتبار أصحابها من الهراطقة، ولكن وجد من أبناء جامعة براغ - ولا سيما بين التشيك



حرق احنا هس" - رسم

رأسهم حنا هس (۱۳۷۰–۱۶۱۵)، وقد عـرف هس هذا بفـصاحـته وتحـمسـه للإصلاح الديني وقـوته في مهاجـمة نواحي الضعف في الكنيـــة ومفاســد رجال الدين، فاتخذ من الوعظ والإرشاد أداة قوية لمهاجمة هذه المفاسد، حتى ازداد عدد أتصاره والمؤمنين بآرائه، ولم يلبث هذا الوضع أن هدد الكنيـــة الغربية فأنزل البابا قوار الحـرمان بحنا هس، ثم انتـهي الأمر بإعــدامه حرقــا سنة ١٤١٥، وإن ظلت ذيول حركته سنوات طويلة بعد ذلك.

وهكذا أخذت الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى تهيئ تعليما كافيا لتخريج عدد من المصلحين الذين تلقوا علومهم في تلك الجامعات، واتخذوها مركزا لحركاتهم الإصلاحية، وحسب جامعات العصور الوسطى أنها لم تخرج وكلف وهس فقط وإنما أخرجت أيضا امارتن لوثراء (١٤٨٣ - ١٥٤٦) الذي تلقى تعليمه في جامعة إرفرت والذي تزعم أعظم حركة للإصلاح الديني تعرضت لها الكنيسة الغربية، على أن دور الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى لم يقتصر على محاولة إصلاح الكنيسة الغربية عن طريق نقدها وتفنيد عيوبها فحسب، بل أيضا عن طريق لم شملها ومداواة عيوبها وترميم ما اعترى بنيانها من تصدع في الشطر الأخير من تلك العصور، من ذلك أنه عندما حدث الانشقاق الديني الكبيس (١٣٧٨ - ١٤١٧) وقفت جامعة باريس في أول الأمر موقفا محايدا بين بابوات أفينون وبابوات روسا، ثم لم تلبث أن الجامعات الدوروبية قامت بدور رئيسي في توجيه آراء صجمع بيزا (سنة ١٤٠٩) ثم مجمع كونستانس الأوروبية قامت به بعض القوي السياسية المعاصرة في توجيه هذه المجامع الدينية - وبخاصة ما الدور الذي قامت به بعض القوي السياسية المعاصرة في توجيه هذه المجامع الدينية - وبخاصة ما الدور الذي قامت به بعض القوي السياسية المعاصرة في توجيه هذه المجامع الدينية - وبخاصة ما الدور الذي قامت به بعض القوي السياسية المعاصرة في توجيه هذه المجامع الدينية - وبخاصة ما الدور الذي قامت به بعض القوي السياسية المعاصرة في توجيه هذه المجامع الدينية - وبخاصة ما الدور الذي قامت به بعض القوي السياسية المعاصرة في توجيه هذه المجامع الدينية - وبخاصة ما الدور الذي

قام به الإمبراطور سيجموند ـ ولكننا يجب أن هذه المجامع لم تمكن صنيعية الملوك والحكام، وإنما يرجع النف ضل في قيامها وتوجيهها إلى الرأى العام في أوروبا، وهنا قيامت الجامعات الإفروبيية في تلك العصور بالدور نفسه الذي تقوم به الإذاعة والصحافة اليوم، من حيث توجيه الرأى

وللمخل البابوية في أفينون





العام وتبصيره بحقائق الأمور، وحسبنا أن مجمع كونستانس اشترك فيه للشمائة من فقهاء اللاهوت جلهم من أساتذة الجامعات وخويجيها، كما أن مجمع بيزا حضره مائة وثلاثة وعشرون من رجال اللاهوت كان منهم ثمانون من خويجي جامعة باريس وحدها، وكان يخشى على مجمع كونستانس من الفشل نتيجة لكثرة المشتركين فيه من أساقفة إيطاليا، وهم الذين أخذوا يوجهون المجمع وجهة غير صحيحة، ولكن أعضاء المجمع من خويجي جامعة باريس أنقذوا الموقف فنادوا باتباع طريقة في الخامعة، وبذلك فسم جميع أعضاء المجمع إلى أربعة أقسام وافق البلاد التي يمثلونها على أن يكون لكل فريق صوت واحد يعبر عن رأى أعضائه.

ويصح فى ختام كلامنا عن موقف الجامعات من الكنيسة والحركات الإصلاحية أن نشير إلى أن الجامعات الأوروبية لم تلبث فى أواخر العصور الوسطى أن أخذت تناصر مبدأ الكنائس القومية وتقاوم فكرة الكنيسة العالمية التى

تجعل الكنائس في جسميع البلاد الغربية خاضعة خضوعا تاما للبابوية، ونخص بالذكر جامعة باريس التي أيدت مبدأ استقلال الكنسة الفرنسية بشئونها حتى اكتسبت هذه الكنيسة صبغة قومية بحثة على عهد لويس الحادي عشر (١٤٦١ - ١٤٨٣)، على أنه إذا كانت جامعة باريس قد ساندت الكنيسة الفرنسية وأيدت اتجاهها القومي، فإن هذه الجامعة نفسها كانت من أسباب عدم امتداد حركة الإصلاح الديني ـ التي تزعمها مارتن لوثر ـ إلى فرنسا، وبذلك خاب أمل لوثر في أن يجد نصيرا لأرائه في جامعة باريس بالذات.

مارتن لوثر



لا شك في أن الجامعات تعبر عن اقصى ما بلغت أوروبا العصور الوسطى من نشاط في ميدان الثقافة والفكر، فالتنظيم الجامعي والتقاليد الجامعية والنشاط

العلمى للجامعات الأوروبية في العصور الوسطى، تركت جميعها أثرا خطيرا في تطور أوروبا الثقافي يفوق الأثر الذي تركه أي نوع آخر من أنواع المؤسسات التعليمية التي عرفتها أوروبا في تلك العصور، ويكفى أن التنظيم الجامعي في العصور الوسطى كان عالميا لا قوميا، ففتحت الجامعات أبوابها لطلاب العلم الوافدين من مختلف البلاد الغربية دون تفرقة، حتى أصبح من المألوف في تلك العصور أن يهاجر طالب العلم من بلد إلى آخر ليدرس على هذا أو ذاك من الاساتذة المشهورين؛ لذلك لا مبالغة في القول بأن دراسة تاريخ الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى إنما تعنى دراسة تاريخ الفكر الأوروبي في تلك العصور، وبخاصة في القرون الأربعة الاخيرة التي انتهات بقيام النهضة الأوروبية الكبرى عند مستهل العصور الحديثة، ونقصد بالفكر الأوروبي في تلك العشور الحديثة، ونقصد بالفكر الأوروبي في تلك الغالمون والحيث وإحياء القانون المنبي وتطوره ومولد العلوم الحديثة كالطب والطبيعة والكيمياء والرياضيات.

وكان أهم ما قامت به الجامعات الأوروبية منذ القرن الثانى عشر هو التوفيق بين المعارف الجديدة التي أخذت تتدفق على غوب أوروبا من ناحية وبين تعاليم الكنيسة ونظريات اللاهوت من ناحية أخرى، وهكذا غدا اللاهوت حجر الزاوية في صرح البناه العلمي الجديد، وغدت مهمتم جمع النتائج التي انتهت إليها بقية العلوم للاستفادة منها في حل المسائل المتعلقة بطبيعة الله وطنيعة الكون وعلاقة الإنسان بكل منهما، وساعد الجامعات على القيام بمهمتها هذه ما أظهره المعاصرون من حماسة علمية، حتى أن الشباب والكبار قطعوا عشرات الأميال وتحملوا الآم الغربة والوحدة في سبيل الوصول إلى بيئة جامعية والتزود بما تفيض به هذه البيئة من علوم ومعارف، وهكذا قال بعض الكتاب: إن الحماسة التي أظهرها أهالي العصور الوسطى نحو التعليم الجامعي لم يضارعها إلا الحماسة الصابيبة في القرن الثاني عشر.

وقد جرت العـادة عند الكلام على أثر الجامعـات الأوروبيّة في الحياة الفكرية في الـعصور الوسطى أن تفوز الفلسفة المدرسـية واللاهوت بالقسط الأكير من عناية الباحــثين ولكن مع اعترافنا



بما كان للفلسفة المدرسية والسلاهوت من أهمية بالغة في النشاط العلمي لتلك العصور، إلا أننا يجب أن نقرر أن هذه الدراسات لم تكن أوسع العلوم انتشارا وأقواها أثرا، فالقانون والدراسات القانونية ظلت تحتل المكانة الأولى في جامعات أوروبا في العصور الوسطى بحيث إن معظم هذه الجامعات ضمت كلية أو أكثر لدراسة القانون كما أن نسبة كبيرة من الطلاب اختاروا دراسة القانون بالذات، وهكذا نستطيع القول بأن أهم النتائج التي تمخضت عنها نشأة الجامعات الأوروبية كانت خلق طبقة كبيرة من رجال القانون، وهو أمر ظهرت مزاياه ومساوئه العديد فما معد.

وساعد على عظمة الأثر الذى تركته جامعات العصور الوسطى فى الحياة الفكرية أن منهج الدراسة فى هذه الجامعات اتخذ طابعا عمليا، فاتجه نحو حث الطلبة على التفكير والعمل والبحث والاستقصاء والتستكك فى حالة عدم وجود البرهان القسوى والدليل القاطع، وبذلك بددت الجامعات الأوروبية ظلمة العصور السابقة وأمدت المجتمع الأوروبي بفئة ناضجة من المثقفين وهى الفئة التى أمسكت بزمام الحكومات فى العالم الحديث، وإذا كانت نسبة كبيرة من شباب العصور الوسطى نظرت إلى الجامعات على أنها الباب الذى يوصلهم إلى الكنيسة، وبالتالى إلى المناصب الرفيعة، فإنه ليس معنى ذلك أن الجامعات فى تلك العصور لم تعد طلابها إلا للحياة الدينية، وحسب جامعات العصور الوسطى أنها أمدت الملوك والأمراء بمن احتاجوا إليهم من ساسة ورجال أعمال، ليس فقط من بين رجال القانون وإنما أيضا من رجال الآداب واللاهوت حتى أن تاليران نفسه ـ داهية السياسة الفرنسي فى القرن التاسع عشر ـ أكمد أن رجال اللاهوت هم أقدر ولا شك فى أن ازدياد عدد الجامعات الأوروبية فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر، إنما مرجعه ولا شك فى أن ازدياد عدد الجامعات الأوروبية فى القرنين الرابع عشر والخامس عشر، إنما مرجعه إلى حاجة المجتمع عندئذ إلى كثير من الإداريين والقانونين المثقفين.

وأخيرا، يكفى جامعات العصور الوسطى أثرا فى الحياة الفكرية أنها أنجبت رجلا مثل روجر يكون (١٢١٠- ١٣٩٢) الذى عمل أستاذا بأكسفورد والذى أمكنه أن يتنبأ بالوصول إلى اختراع سفن تسير بالآلات دون حاجة إلى مجداف أو شراع، وطائرات تسير فى الفضاء ويحركها الإنسان كما تضعل الطير، ومفرقعات تبيد الجيوش، وروافع ضخمة لرفع الأثقال، وعقاقير سامة تبيد الحشرات والهوام، ومصابيح تضىء دون أن ينفذ لها وقود... وبذلك يكون أساتذة الجامعات الاوروبية فى العصور الوسطى قد رسموا للعالم الحديث الطريق الذى سار فيه فعلا.



لا شك في أن الجامعات الغربية أثرت في الحياة السياسية لأوروبا في

العصور الوسطى عن طريق خريجيها الذين دخلوا خدمة الملوك والامراء، وبالتالى المسموا في توجيه سياسة هؤلاء الملوك والامراء، على أن هناك طريقا آخر مبائسرا أثرت به الجامعات في الأوضاع السياسية، هو طريقة تدخلها الصريح وإعملان رأيها في الأحداث الجارية، وهنا تجد جامعة باريس تفوق غيرها من الجامعات المعاصرة في ذلك الميدان، نتيجة لقيامها في عاصمة ضخمة لدولة عظيمة، ولا شك في أن المكانة السياسية العظيمة لمدينة باريس أضفت على جامعتها أهمية كبرى في الميدانين السياسي وهو أمر لم تحظ به جامعة أوروبية أخرى في العصور الوسطى.

على أن أساقدة باريس لم يتمكنوا من القيام بدور عظيم فعال على مسرح السياسية الفرنسية الفرنسية الإبعد أن بلغت جامعتهم ذروة مسجدها العلمي، لا سيسما وإن الاتجاه العالمي ظل يسمود غرب أوروبا في العصور الوسطى حتى القرن الثالث عشر، هذا إلى أن مولد الجامعة ونشأتها جاء مصحوبا بازدياد نفوذ الإخوان الرهبان (الفرير) في كل بلمد من بلدان الغرب الأوروبي، مما جعل الجامعة توجه جميع جهودها في ذلك الدور المبكر نصو تدعيم مسركزها وإعمالان حقها في الاستقلال، وهكذا لم يبدأ النفوذ السياسي لجامعة باريس في الظهور إلا بعد أن انقضى عصر كبار الاعلام الذين ارتبطت نشأة الجامعة باسمائهم، وعندئذ أصبحت جامعة باريس منارا للحرية ومنبرا للرأى العام، ففي باريس وسط شعب محروم من كثير من الامتيازات والحقوق، وعلى مقربة من للرأى العام، ففي باريس وسط شعب محروم من كثير من الامتيازات والحقوق، وعلى مقربة من بحري الملك مستبد طاغية، تكوتت نواة مجتمع متعلم تحميه الكنيسة من جور الحكام ويتمتع أفراده بحرية المناقشة وحق التعبير عن رأيه ولم بلبث هذا الاتجاء التحرري الذي جعل من الجامعة أداة للتعبير عن رأيه ولم بلبث هذا الاتجاء التحري الذي جعل من الجامعة أداة للتعبير عن رأيه ولم بلبث هذا الاتجاء التحري على تأبيد الطبقات المتعلمة من رجال الشعب وإيصال هذا الصوت إلى البلاط، أن ازداد وضوحا في عصر أسرة فالوا (سنة ١٣٢٨) التي الطبامة والقانون.

وهكذا صارت جامعة باريس ممثلة تمثيلا كاملا في كافية المجالس العامة التي اعتاد ملوك فرنسا عقدها في ذلك العصر، فضلا عن اجتماعات مجلس طبقات الأمة، وخير ما يعبر عن هذه



المحيط السياسي، فاحتلت مكانتها بين القوى السياسية المعاصرة.

أما جامعة بولونا، فعلى الرغم من أهمية الدور الذي قام به أساتذتها في النزاع بين البابوية والإمسراطورية \_ وهو النزاع الذي كان ديسنيا في ظاهره سياسيا في باطنه \_ فإن هذا الدور الذي قام



الملك شارل الخامس

به أساتذة بولونا اتخذ طابعا فرديا لا إجماعيا، هذا فيضلا عن أن جامعة بولونا كانت جامعة طلبة لا أساتذة، والطلبة مهما بلغ عددهم وسنهم لن يكونوا على درجة كافية من النضج الفكرى تسمح لهم بتوجيه الرأى العام.





وبعد، فإننا نختم كلامنا عن الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى المحمد ا

أما عن السؤال الأول فإن الباحث لا يستطيع أن ينكر بأى حال فضل الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى على الجامعات الحديثة، فجامعات أوروبا اليوم تدين بالكثير من نظمها العلمية الخاصة بالدراسة والامتحانات والدرجات العلمية إلى جامعات العصور الوسطى التى تحفظ وحدها بشرف الابتكار وفضل الاختراع، وبعبارة أخرى، إن فكرة الجامعات ـ كما نعرفها اليوم يرجع الفضل فيها إلى العصور الوسطى، والعصور الوسطى وحدها، ومن الخطأ الجسيم أن نحاول الرجوع بهذه الفكرة إلى مدارس العالم القديم في أثينا والإسكندرية وغيرهما، وهي المدارس التي لا تربطها رابطة بالجامعات الحديثة، وحسبنا أن كثيرا من الجامعات الشهيرة التي عرفتها العصور الوسطى \_ مثل باريس وأكسفورد وغيرهما \_ ما زالت قائمة في مكانها حتى اليوم محتفظة بأسمائها ومكانتها وشهرتها بل بتقاليدها التي ورثتها عن العصور الوسطى.

أما عن السؤال المثانى فإننا لا ننكر قيام الجامعات الإسلامية قبل الجامعات الأوروبية فى العصور الوسطى بسنوات طويلة، فالأزهر مثلا أسس فى القبرن العاشر الميلادى والمدرسة النظامية أسسها نظام الملك فى بغداد فى القرن الحادى عشر، كذلك يستطيع الباحث أن يلمس تشابها واضحا بين النظم التى كان معمولا بها فى هذه الجامعات الإسلامية، وتلك التى سارت عليما الجامعات الأوروبية عند نشأتها، ويعترف بذلك الباحثون الأوروبيون أنفسهم فيتقول جيوم: "إن طبيعة الدراسة المنظمة، والعلاقة بين الأستاذ وتلميذه والهبات المالية التى عاشت عليها الجامعات وشتى نواحى النشاط فى الحياة الجامعية، كانت بدون شك متشابهة إلى حد لابير، سواء فى بغداد أو فى أكسفورد"، فنظام المعيدين الذى عرفته الجامعات منذ العصور الوسطى والذى ما زال قائما حتى اليوم، سبق أن طبقه العرب فى جامعاتهم ومدارسهم، فكانوا يعينون معيدا لكل مدرس ليعبد على الطلبة ما ألقاه المدرس فيفهموه ويحسنوه كما يشرح لهم ما يحتاج إلى شرح، وإذا كانت الجامعات الأوروبية قد أباحت للطالب الحق في أن يصبح معيدا عند حصوله على درجة



البكالوريا (أو البكالوريوس) فيإن هذا اللفظ الأخير لم تهتد القواميس الأوروبية الحديثة إلى تفسير أصله، مما جعل (جيوم) يظن أن لفظ بكالوريا ليس إلا تحريفا لعبارة "حق الرواية" المستعمل في المدارس الإسلامية في العصور الوسطى، بمعنى حق التعليم بتخويل من الغير، ويؤيد هذا الظن أن اللفظ الأوروبي ورد لأول مرة في أغنية رولان الشنهيرة، مما يسرجح أن واضع الأغنية استنعاره من مسلمي الائدلس.

ولكن هؤلاء الباحثين - أمثال جيوم - الذين يؤكدون أن الصلات بين الجامعات العربية والأوروبية في العصور الوسطى أوثق مما يظن، يتحفظون في الحكم بأن الجامعات الأوروبية تأسست على نمط الجامعات الإسلامية ويقولون: إن هذا القول تنقصه البراهين القاطعة والواقع أننا لا نجد ثمة عائقا يحول دون تأثر الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى بالجامعات الإسلامية؛ ذلك أن النهضة الأوروبية في القرن الثاني عشر - وهي النهضة التي كانت نشأة الجامعات من أهم مظاهرها - ساعد على قيامها وأدى إلى ازدهارها الاتصال بالمسلمين في الأندلس وصقلية والشرق والأخذ عنهم، فإذا كان طلاب العلم الغربيون قد تدفقوا على الأندلس والشام ومصر في القرنين الثاني عشر والثالث عشر لنقل علوم العرب، فهل يوجد ما يمنعهم من الأخذ بنظم الجامعات الإسلامية، التي وجد منها في هذه البلاد أمثلة زاهرة؟

على أننا لا نريد أن نبالغ فنقول: إن كل ما عرفت أوروبا من نظم وتقاليد جامعية في العصور الوسطى أخذته عن المسلمين؛ لأن الحياة العلمية نفسها لها خصائصها التلقائية المشتركة في جميع العصور وجميع البلاد، فلا يمكن القول مشلا بأن الأساتذة تمتعوا بحركز محترم في جامعات أوروبا العصور الوسطى؛ لانهم أخذوا هذا التقليد عن المسلمين، حيث أجمعت المراجع على أن وظيفة التدريس كانت جليلة القدر يخلع السلطان على صاحبها ويكتب له توقيعا من ديوان الإنشاء؛ ذلك أن مركز الأستاذ لا سيما في الدراسات العالية \_ تحيط به دائما الهيبة بحكم وضعه، فلا حياجة إلى أن يحاكى الأوروبيون المسلمين في هذه الناحية، وإذا كانت شهرة أساتذة الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى كانت العامل الأساسي في اجتذاب طلاب العلم إليهم من المبلاد البعيدة، حتى أصبح من المالوف في أوروبا في العصور الوسطى أن يرحل الطالب من بلد إلى آخر ومن جامعة إلى آخرى ليدرس على مشاهير أساتذة عصره، فإنه من المبالغة أن نقول: إن الطلبة الأوروبيين حاكوا في هذا التقليد طلبة المسلمين الذين اعتادوا التنقل من بلد إلى آخر



معيا وراء محدث أو عالم مشهور؛ ذلك أن روح العصر نفسها وصعوبة نقل الأرا ﴿ وَالْأَفْكَارُ مِنْ بِلَدَ إِلَى آخِهِ وَقَلَةَ الْكَتَبِ أُمَّلِتَ عَلَى الطَّلْبَةَ ـ سُواءً في الشَّرق أوُّ الغرب \_ أن يسلكوا هذا المسلك دون حاجبة إلى توافر عنصر المحاكماة، وإذا كناأ نسمع أن الطلبة المغتربين في بولونا أو باريس نظموا أنفسهم في العصور الوسطى على هيئة جاليات أو أروقة، فإنه من المبالغة التاريخية القول بأنهم أخذوا هذا النظام عن أروقة الجامعات الإسلامية كالأزهر مثلا؛ لأن طبيعة البشر تملى على أي

فرد مغترب أن يبحث في غريشه عن أبناء بلده ليتكتلوا جميعا، ويستعينوا بتكاتفهم على مواجهة متاعب الغربة وآلامها.

وهكذا تأثرت الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى بالجامعات الإسلامية ولكن إلى حـد معين غير بعيد، أما إذا أدخلنا في اعتبارنا الأثر الذي تركته تدفق العلوم والمعارف الإسلامية على الجامعات الأوروبية في العصور الوسطى، فلابد من الاعتراف عندئذ بأن هذه المعارف أحدثت ثورة ضخمة في الفكر الأوروبي منذ القرن الثاني عــشر، وهي الثورة التي تمخضت عن مولد الجامعات الأوروبية نفسها، ثم اعتماد هذه الجامعات في حياتها أمدا طويلا على الغذاء الفكرى الذي قدمه لها علماء المسلمين، وحسبنا ما يقوله (جـوستاف لوبون) من أن أساتذة جامعة مونبليب لم يكفوا عن شرح كتابات ابن سينا في الطب إلا منذ خمسين سنة فقط. haktabeh.



"الرازي" زُجاج معشق في جامعة باريس تخليدا لذكراه





رسم تخيلي لابن سينا



جامع الأزهر – أول جامعة مصرية





- Bailey (A.E.): The Art and Religion.
- Barker (E); Clark (G), Vaucher (p): The European Inheritance.
- Boissonmade (p): Life and work in Medieval Europ.
- Coulton (G.G.): Life in the Middle Ages.
- Drapper: A History of Intellectual Development of Europe.
- Eyre (E.): European Civilization.
- Haskins (C.A.): The Rise of Universaties Studies in Medical Culeire.
- Lodge (R): The Close of The Middle Ages.
- hito://al-maktas-- Painter (S.) A History of The Middle Ages.





| asse.                                     | ١  |
|-------------------------------------------|----|
| لفصل الأول: نشأة الجامعات الأوروبيية      | ٣  |
| جامعة بولونا                              | ٤  |
| جامعة باريس                               | ١. |
| جامعة سالونو                              | ۱۷ |
| لفصل الثاني: انتشار العامعات في أوروبا    | ۲. |
| لجامعات الإيطالية                         | ۲١ |
| جامعات أسبانيا والبرتغال                  | ۲۸ |
| جامعات فرنسا                              | ٣٣ |
| جامعات ألمانيا وبوهيميا والأراضى المنخفضة | ٤. |
| جامعة إرفرت                               | ٤٣ |
| جامعات بولونيا وهنغاريا والدانمرك والسويد | ٤٦ |
| جامعات اسكتلندا                           | ξ٨ |
| الجامعات الإنجليزية                       | ٤٩ |
| الفصل الثالث: الفظم الجامعية              | ٥٥ |
| إدارة الجامعة                             | ٥٥ |
| مبانى الجامعة                             | ٥٩ |
| طريقة التدريس                             | ۱۲ |

| 10                  | مناهج الدراسة                             |  |  |  |  |
|---------------------|-------------------------------------------|--|--|--|--|
| VY .                | الكتب والمكتبات                           |  |  |  |  |
| ٧٥                  | الامتحان والإجازات                        |  |  |  |  |
| <b>A</b> · <u>.</u> | الزي الأكاديمي                            |  |  |  |  |
| ٨٢                  | العطلات العطالات                          |  |  |  |  |
| ۸۳                  | الفصل الرابع: حياة الطلاب                 |  |  |  |  |
| ۸۳                  | أعداد الطلبة                              |  |  |  |  |
| ۸۳                  | حياة الطلبة                               |  |  |  |  |
| AV                  | مستوى معيشة الطلبة                        |  |  |  |  |
| ٨٩                  | الكليات                                   |  |  |  |  |
| 90                  | وسائل التسلية                             |  |  |  |  |
| 47                  | مصاعب حياة الطلبة                         |  |  |  |  |
| 97                  | الفصلُ الخامس: الجامعات والحياة الأوروبية |  |  |  |  |
| ٩٨                  | الجامعات والكنيسة                         |  |  |  |  |
| 1.7                 | الجامعات والحركات الإصلاحية               |  |  |  |  |
| 1.7                 | لهامعات والنشاط الفكرى                    |  |  |  |  |
| Y - A               | الجامعات والحياة السياسية                 |  |  |  |  |
| 11.                 | خاتة                                      |  |  |  |  |
| THE                 | المراجع                                   |  |  |  |  |
| 118/                | محتويات الكتاب                            |  |  |  |  |
| We Waltabah. Con    |                                           |  |  |  |  |
|                     |                                           |  |  |  |  |



The middle Ages constitute a link between antiquity and modern times, this epoch in Europe has its particular characteristic involving, religion, theology monasticism, and cultural events.

Special stress is made on the renaissance of the twelfth Century, with the establishment of European Universities. The Pioneering institution was the University Pologne in Italy, and the University of Paris in France. It is to be noted that other universities appeared in other European countries at later dates, following the example of the two renowned universities. These universities triggered the European community to adopt a more liberal attitude and way of thinking.

Dr. Said Abdel Fattah Ashoor



History is the most esteemed branch of human knowledge, thus a historian should abide by the virtue of objectivity, foresight and the readiness to learn from the lessons of the past in order to confront present and future challenges.

History is not a kind of tell-tale, rather it is the morale lying behind events and happenings. History again has a wonderful trait which is "continuum" from the past to the present, and ventures of the future.

Episodes of history are transformed from one generation to the other via the narrative which preserves the accomplishments of each and every historical epoch.

However, history does not in any way repeat itself, for every day there is something new and dynamic in our globe. It is true that the stage for events remains the same, but seasons change and the human being himself does change, socially and culturally as well.

In view of all these considerations, Dar El-Fikr-EL-Arabi, founded by Mr. Mohamed Mahmoud El Khodari, has taken on itself to foster this colossal project of a historical serial involving past, present, and contemporary records from a universal approach.

It is noteworthy that the authors of this serial are from the elite of the Egyptian historians.

We sincerely hope that the recipient will enjoy reading the volumes of this serial for which Dar El-Fikr has devoted all its efforts and technologies to produce it in this colorful format.

Dr. Said Abdel Fattah Asshour

## CONSULTATIVE COMMITTEE FOR: THE ENCYCLOPAEDIA OF HISTORY. ARCHAEOLOGY AND CIVILIZATION

P. Said Abd El-Fattab Ashour Professor of Medieval History - Faculty of ·Arts - Cairo University. Chairman of the

Arab Historians Union

P. Adel Hassan Ghoneim Professor of Modern History - Faculty of General Coordinator

Arts - Ain - Shams University.

P. Abd El-Halim Nur Eldin Professor of Ancient Egyptian Language -Rapporteur of Ancient History Series

Facuty of Archaeology - Dean of the Faculty of Archaeology, Favyoum Branch,

Cairo University. Director of the Centre of

Calligraphy, Bibliotheca Alexandria.

P. Ishak Eheid Professor of Medieval Hisrory - Faculty of Rapporteur of Medieval History Series

Arts - Ain - Shams University

P. Essam El-din Abd El-Raouf Professor of Islamic History - Faculty of Rapporteur of Arts - Cairo University.

Islamic History Series

P. Gamal Zakariya Kassem Professor of Modern Hstory - Faculty of Member

Arts - Ain - Shams University.

P. Attiva Al-Ooussy Professor of Islamic History - Faculty of Member Arts - Cairo University.

Professor of Islamic History - Dar El-

Ulum Faculty, Favyoum Branch, Cairo

Member

University.

P. Raafat Abd El-Hamid Dean of the Faculty of Arts (Formerly) -

Ain - Shams University & Professor of

Medieval Hisrory.

Editing Directosrs: Chemist/ Amin Mohamed Al-Khodary

Engineer/ Atef Mohamed Al-Khodary

Committee Secretary: Abd El Halim Ibrahim Abd El-Halim

Designed by : Mohy El-Din Fathy El-Shaloudy

Correspondence & Communications:

P. Saber Diab

## Dar El-Fikr El - Arabi

The Encyclopaedia of History, Archaeology and Civilization 94 Abbas Al-Akkad St., Nasr City - Cairo - Egypt

> Tel.: 22752984 Fax: 22752735 www.darelfikrelarabi.com INFO@darelfikrelarabi.com

The Encyclopaedia of History,
Archaeology and Civilization
Medieval History



## European Universities in the Middle Ages

Dr. Said Abdel Fattah Ashoor

Publisher
Dar Al-Fikr Al-Arabi

94 Abbas El - Akkad St. Naser City - Cairo

tel: 22752794 . Fax: 22752735 www.darelfikrelarabi.com INFO@darelfikrelarabi.com

The Encyclopedia of **History**, Archaeology and Civilization





European Universities In The Middle Ages



r. Said Asshour

009

